
HỌC VIỆN CHÍNH TRỊ QUỐC GIA HỒ CHÍ MINH 

NGUYỄN ĐÌNH HUẤN 

SỰ BIẾN ĐỔI NHÂN SINH QUAN CỦA NGƯỜI Ê-ĐÊ 

Ở TỈNH ĐẮK LẮK HIỆN NAY 

LUẬN ÁN TIẾN SĨ 

NGÀNH: CHỦ NGHĨA DUY VẬT BIỆN CHỨNG 

VÀ DUY VẬT LỊCH SỬ 

HÀ NỘI - 2025 



HỌC VIỆN CHÍNH TRỊ QUỐC GIA HỒ CHÍ MINH 

NGUYỄN ĐÌNH HUẤN 

SỰ BIẾN ĐỔI NHÂN SINH QUAN CỦA NGƯỜI Ê-ĐÊ 

Ở TỈNH ĐẮK LẮK HIỆN NAY 

LUẬN ÁN TIẾN SĨ 

NGÀNH: CHỦ NGHĨA DUY VẬT BIỆN CHỨNG 

VÀ DUY VẬT LỊCH SỬ 

Mã số: 9229002 

NGƯỜI HƯỚNG DẪN KHOA HỌC: GS.TS. LÊ VĂN LỢI 

HÀ NỘI - 2025 



LỜI CAM ĐOAN 

Tôi xin cam đoan đây là công trình nghiên cứu của riêng tôi. Các số 

liệu, kết quả nêu trong luận án là trung thực, có nguồn gốc rõ ràng và được 

trích dẫn đầy đủ theo quy định. 

Tác giả luận án 

Nguyễn Đìn  H ấn



MỤC LỤC 

MỞ ĐẦU .................................................................................................................... 1 

Chương 1: TỔNG QUAN TÌNH HÌNH NGHIÊN CỨU LIÊN QUAN ĐẾN ĐỀ 

TÀI LUẬN ÁN .......................................................................................................... 8 

1.1. Các công trình nghiên cứu liên quan đến vấn đề nhân sinh quan và sự biến 

đổi nhân sinh quan ................................................................................................. 8 

1.2. Các công trình nghiên cứu về người Ê-đê và đời sống văn hóa – xã hội truyền 

thống .................................................................................................................... 20 

1.3. Các công trình nghiên cứu liên quan đến nhân sinh quan và sự biến đổi nhân 

sinh quan của người Ê-đê .................................................................................... 27 

1.4. Các công trình nghiên cứu liên quan đến quan điểm và giải pháp phát huy 

những biến đổi tích cực và hạn chế những biến đổi tiêu cực của nhân sinh quan 

của người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk hiện nay ............................................................ 32 

1.5. Giá trị của các công trình nghiên cứu và những vấn đề đặt ra cần tiếp tục 

nghiên cứu, làm sáng tỏ thêm .............................................................................. 40 

Chương 2: SỰ BIẾN ĐỔI NHÂN SINH QUAN CỦA NGƯỜI Ê-ĐÊ Ở TỈNH 

ĐẮK LẮK HIỆN NAY - MỘT SỐ VẤN ĐỀ LÝ LUẬN .................................... 45 

2.1. Nhân sinh quan và nhân sinh quan của người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk ............ 45 

2.2. Sự biến đổi nhân sinh quan của người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk hiện nay - quan 

niệm và nội dung ................................................................................................. 66 

2.3. Những nhân tố tác động đến sự biến đổi nhân sinh quan của người Ê-đê ở 

tỉnh Đắk Lắk hiện nay ......................................................................................... 70 

Chương 3. SỰ BIẾN ĐỔI NHÂN SINH QUAN CỦA NGƯỜI Ê-ĐÊ Ở TỈNH 

ĐẮK LẮK HIỆN NAY - THỰC TRẠNG VÀ VẤN ĐỀ ĐẶT RA ..................... 87 

3.1. Thực trạng sự biến đổi nhân sinh quan của người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk hiện 

nay ....................................................................................................................... 87 

3.2. Vấn đề đặt ra từ thực trạng biến đổi nhân sinh quan của người Ê-đê ở tỉnh 

Đắk Lắk hiện nay .............................................................................................. 112 



 

 

 

Chương 4. QUAN ĐIỂM VÀ GIẢI PHÁP PHÁT HUY NHỮNG BIẾN ĐỔI 

TÍCH CỰC, HẠN CHẾ NHỮNG BIẾN ĐỔI TIÊU CỰC TRONG NHÂN SINH 

QUAN CỦA NGƯỜI Ê-ĐÊ Ở TỈNH ĐẮK LẮK HIỆN NAY

 ................................................................................................................................ 124 

4.1. Quan điểm phát huy những biến đổi tích cực, hạn chế những biến đổi tiêu cực 

trong nhân sinh quan của người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk hiện nay ....................... 124 

4.2. Một số giải pháp phát huy những biến đổi tích cực, hạn chế những biến đổi 

tiêu cực trong nhân sinh quan của người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk hiện nay .......... 136 

KẾT LUẬN ........................................................................................................... 178 

LIÊN QUAN ĐẾN ĐỀ TÀI LUẬN ÁN .............................................................. 180 

DANH MỤC TÀI LIỆU THAM KHẢO ............................................................ 181 

PHỤ LỤC .............................................................................................................. 194 

 



1 

MỞ ĐẦU 

1. Tính cấp thiết của đề tài nghiên cứu

Nhân sinh quan là hệ thống quan niệm, tư tưởng của con người về ý nghĩa và mục 

đích cuộc sống, phản ánh điều kiện tồn tại, trình độ nhận thức và nền tảng văn hóa của 

mỗi cộng đồng trong từng giai đoạn lịch sử. Theo quan điểm của chủ nghĩa duy vật lịch 

sử, nhân sinh quan không phải là một thực thể bất biến mà luôn vận động, biến đổi theo 

sự thay đổi của tồn tại xã hội. Khi phương thức sản xuất, quan hệ xã hội và điều kiện 

sống thay đổi thì tất yếu kéo theo sự điều chỉnh trong hệ thống quan niệm, giá trị và cách 

thức con người định hướng cuộc sống. Chính vì vậy, nghiên cứu nhân sinh quan luôn 

phải đặt trong mối quan hệ biện chứng giữa đời sống vật chất và tinh thần, giữa truyền 

thống và hiện đại, giữa cái phổ biến và cái đặc thù của mỗi cộng đồng. 

Đắk Lắk - trung tâm của vùng Tây Nguyên, nơi người Ê-đê cư trú đông nhất - là 

một không gian văn hóa đặc thù, vừa mang tính khu vực vừa có bản sắc độc đáo. Đặc 

trưng của văn hóa Ê-đê gắn liền với chế độ mẫu hệ, sử thi, cồng chiêng và luật tục - 

những thành tố đã định hình nhân sinh quan truyền thống của cộng đồng. Trong điều 

kiện xã hội truyền thống, nhân sinh quan Ê-đê được hun đúc từ nền sản xuất nương rẫy, 

hình thái cộng đồng buôn làng và sự gắn bó mật thiết với tự nhiên. Nó nhấn mạnh tinh 

thần đoàn kết cộng đồng, sự tôn trọng thiên nhiên, niềm tin vào thế giới siêu nhiên và 

sự thiêng liêng của mối quan hệ huyết thống, dòng tộc. Những yếu tố này tạo thành nền 

tảng tinh thần vững chắc, bảo đảm sự ổn định và cố kết của cộng đồng Ê-đê qua nhiều 

thế hệ. 

Tuy nhiên, từ sau công cuộc đổi mới, đặc biệt trong bối cảnh toàn cầu hóa, đô thị 

hóa và sự phát triển mạnh mẽ của kinh tế thị trường, nhân sinh quan của người Ê-đê đã 

và đang biến đổi sâu sắc. Sự chuyển dịch từ không gian nương rẫy truyền thống sang 

nền kinh tế hàng hóa đã tác động mạnh mẽ đến cấu trúc buôn làng, quan hệ gia đình và 

những giá trị cộng đồng. Một mặt, quá trình này mang lại nhiều cơ hội: nâng cao mức 

sống, mở rộng tri thức, khơi dậy khát vọng vươn lên, tinh thần học tập, ý thức cá nhân 

và trách nhiệm xã hội. Mặt khác, nó cũng kéo theo không ít thách thức: phân hóa giàu 

nghèo, thu hẹp không gian sinh tồn truyền thống, gia tăng xung đột giá trị, một bộ phận 

thanh niên chạy theo lối sống thực dụng, xa rời luật tục và lễ hội, dẫn đến nguy cơ phai 



2 

 

 

nhạt bản sắc. Đây là sự biến đổi mang tính biện chứng, trong đó mặt tích cực và tiêu cực 

luôn đan xen, đúng như triết học Mác - Lênin khẳng định: ý thức xã hội vừa phụ thuộc 

vào tồn tại xã hội, vừa có tính độc lập tương đối, có thể tác động trở lại hiện thực. 

Sự đan xen giữa cơ hội phát triển và những thách thức đặt ra trong đời sống hiện 

nay đã làm cho vấn đề nghiên cứu trở nên cấp thiết. Việc nghiên cứu sự biến đổi nhân 

sinh quan của người Ê-đê ở Đắk Lắk không chỉ giúp nhận diện quá trình vận động của 

hệ giá trị sống trong một cộng đồng thiểu số cụ thể, mà còn góp phần khẳng định quy 

luật vận động của ý thức xã hội trong điều kiện lịch sử - xã hội mới. Về mặt lý luận, nó 

bổ sung minh chứng cho tính biện chứng của sự phát triển nhân sinh quan; về mặt thực 

tiễn, nó cung cấp luận cứ khoa học để phát huy những nhân tố tích cực, khắc phục những 

biểu hiện tiêu cực, hướng tới phát triển bền vững và bảo tồn bản sắc văn hóa. Đồng thời, 

nghiên cứu cũng có ý nghĩa xã hội rộng lớn: tăng cường hiểu biết, tôn trọng và gắn kết 

giữa các dân tộc trong không gian văn hóa đa dạng của Việt Nam. Chính từ những lý do 

đó, nghiên cứu sinh chọn đề tài “Sự biến đổi nhân sinh quan của người Ê-đê ở tỉnh 

Đắk Lắk hiện nay” làm luận án tiến sĩ Triết học. 

2. Mục đích và nhiệm vụ nghiên cứu 

2.1. Mục đích nghiên cứu 

Trên cơ sở phân tích lý luận và thực trạng biến đổi nhân sinh quan của người Ê-đê 

ở Đắk Lắk, luận án đề xuất các quan điểm và giải pháp nhằm phát huy những biến đổi  

tích cực, hạn chế những biến đổi tiêu cực của nhân sinh quan người Ê-đê, góp phần bảo 

tồn bản sắc văn hóa và thúc đẩy phát triển bền vững cộng đồng Ê-đê cũng như toàn tỉnh.  

2.2. Nhiệm vụ nghiên cứu 

Để đạt được mục đích trên, luận án thực hiện các nhiệm vụ sau: 

- Tổng quan, hệ thống hóa các công trình nghiên cứu liên quan đến nhân sinh quan 

và sự biến đổi nhân sinh quan của người Ê-đê; làm rõ những kết quả đã đạt được, những 

cách tiếp cận chủ yếu và xác định những vấn đề luận án cần tiếp tục nghiên cứu. 

- Làm rõ cơ sở lý luận về nhân sinh quan và sự biến đổi nhân sinh quan của người 

Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk hiện nay, trên nền tảng phương pháp luận biện chứng của triết học 

Mác – Lênin. 



3 

 

 

- Phân tích, đánh giá thực trạng sự biến đổi nhân sinh quan của người Ê-đê ở tỉnh 

Đắk Lắk hiện nay; chỉ ra các nguyên nhân chủ yếu và những vấn đề lý luận – thực tiễn 

đặt ra từ thực trạng đó. 

- Đề xuất các quan điểm định hướng và hệ giải pháp khả thi nhằm phát huy những 

biến đổi tích cực, hạn chế những biến đổi tiêu cực trong nhân sinh quan của người Ê-đê 

ở tỉnh Đắk Lắk hiện nay. 

3. Đối tượng và phạm vi nghiên cứu 

3.1 Đối tượng nghiên cứu 

Đối tượng nghiên cứu của luận án là sự biến đổi nhân sinh quan của người Ê-đê 

ở tỉnh Đắk Lắk trong bối cảnh đổi mới và hội nhập hiện nay. 

3.2. Phạm vi nghiên cứu 

- Phạm vi về thời gian: - Về thời gian: Nghiên cứu tập trung từ năm 1986 đến nay, 

phản ánh quá trình biến đổi nhân sinh quan của người Ê-đê gắn liền với các thay đổi 

kinh tế – xã hội sau đổi mới. 

- Phạm vi về không gian: Nghiên cứu thực hiện tại tỉnh Đắk Lắk – nơi cư trú chủ 

yếu của người Ê-đê (trên 90% dân số Ê-đê cả nước), tập trung khảo sát các địa bàn tiêu 

biểu: thành phố Buôn Ma Thuột (đô thị hóa, giao thoa văn hóa) và các buôn làng truyền 

thống tại Cư M’gar, Krông Năng, Krông Búk, Buôn Đôn, M’Drăk (bảo lưu giá trị văn 

hóa nguyên bản). Lựa chọn này giúp phản ánh toàn diện quá trình biến đổi nhân sinh 

quan trong các điều kiện kinh tế – xã hội đa dạng, từ truyền thống đến hiện đại 

- Về nội dung nghiên cứu: luận án chỉ tập trung nghiên cứu sự biến đổi nhân sinh 

quan của người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk hiện nay thể hiện qua ba khía cạnh tiêu biểu: 1) 

Quan niệm về cuộc sống; 2) Quan niệm về sự trân trọng, lòng biết ơn; 3) Ước mơ, khát 

vọng về cuộc sống ấm no, hạnh phúc. 

- Các tiếp cận của luận án: tiếp cận đối tượng nghiên cứu không chỉ dưới góc độ 

đặc trưng văn hóa - xã hội của một tộc người thiểu số cụ thể, mà còn đặt trong mối tương 

quan với tiến trình biến đổi của đời sống xã hội, văn hóa và nhận thức con người trong 

bối cảnh hiện đại hóa, toàn cầu hóa và hội nhập quốc tế. Luận án tiếp cận nhân sinh quan 

như một hiện tượng tư tưởng – xã hội mang tính lịch sử, gắn liền với điều kiện sống, 

trình độ nhận thức, môi trường văn hóa và sự vận động của cấu trúc xã hội tộc người Ê-

đê. 



4 

 

 

Đối tượng nghiên cứu được khảo sát tập trung chủ yếu vào người Ê-đê độ tuổi từ 

18 tuổi - trên 70 tuổi, nhóm tuổi có khả năng tiếp nhận, phản ứng và thích nghi nhanh 

với các thay đổi của xã hội, đồng thời vẫn duy trì mối liên hệ nhất định với nền văn hóa 

truyền thống. Nhóm người trên 70 tuổi - tuy giàu kinh nghiệm sống và lưu giữ nhiều 

yếu tố văn hóa cổ truyền được khảo sát bổ trợ nhằm nắm bắt dòng chảy kế thừa của 

nhân sinh quan, nhưng không phải là nhóm trung tâm của nghiên cứu. Nhóm dưới 18 

tuổi đang trong quá trình hình thành nhân sinh quan, chịu tác động mạnh từ giáo dục 

hiện đại, truyền thông và internet – cũng được tham chiếu để làm rõ xu hướng biến đổi 

trong thế hệ trẻ Ê-đê hiện nay. 

4. Cơ sở lý luận và phương pháp nghiên cứu 

4.1. Cơ sở lý luận 

Luận án dựa trên cơ sở lý luận của chủ nghĩa Mác - Lênin, tư tưởng Hồ Chí Minh 

và chủ trương, đường lối của Đảng; chính sách, pháp luật của Nhà nước về văn hóa, lối 

sống và về con người, xã hội, về mối quan hệ giữa tồn tại xã hội và ý thức xã hội. Ngoài 

ra, luận án còn kế thừa và phát triển những quan điểm lý luận của các nhà khoa học 

trong và ngoài nước về những nội dung liên quan. 

4.2. Phương pháp nghiên cứu 

- Về phương pháp luận: luận án dựa trên cơ sở phương pháp luận của chủ nghĩa 

duy vật biện chứng và duy vật lịch sử để phân tích sự biến đổi của nhân sinh quan. 

- Về phương pháp nghiên cứu: luận án sử dụng các phương pháp cụ thể sau: 

+ Phương pháp văn bản học, phương pháp phân tích, tổng hợp để thu thập, hệ 

thống hóa và đánh giá các tài liệu liên quan đến luận án như các văn kiện của Đảng, 

chính sách, pháp luật của Nhà nước, các báo cáo của chính quyền địa phương và các cơ 

quan chức năng. Phân tích và khái quát hóa sự biến đổi nhân sinh quan; phân tích và 

khái quát hóa những nhân tố tác động đến sự biến đổi của nhân sinh quan của người Ê-

đê ở Đắk Lắk hiện nay.  

- Phương pháp điền dã dân tộc học và phương pháp điều tra xã hội học: đây là 

nhóm phương pháp bổ trợ nhằm nghiên cứu, tìm hiểu, kiểm chứng và so sánh kết quả 

nghiên cứu bằng các khảo sát thực tiễn như: quan sát tham dự, quan sát trực tiếp, điều 

tra xã hội học. 



5 

 

 

+ Phương pháp quan sát tham dự và quan sát trực tiếp nhằm mục đích thị sát với 

đồng bào dân tộc tại chỗ, ở những địa phương tập trung đông dân cư là người Ê-đê như 

một số phường, xã ở thành phố Buôn Ma Thuột, một số thôn buôn ở các huyện như 

huyện huyện Cư M’gar, Krông Năng, Krông Búk, Buôn Đôn và M’Drăk. Thông qua đó, 

thu thập các thông tin liên quan đến luận án như nhận thức của đồng bào Ê-đê về các 

vấn đề nhân sinh như quan niệm về cuộc sống; về sự trân trọng và lòng biết ơn; về ước 

mơ, khát vọng một cuộc sống ấm no, hạnh phúc. 

+ Phương pháp điều tra xã hội học: Để có cơ sở thực tiễn phân tích sự biến đổi 

nhân sinh quan của người Ê-đê hiện nay, nghiên cứu sinh tiến hành khảo sát xã hội học 

tại tỉnh Đắk Lắk – địa bàn tập trung đông nhất người Ê-đê ở Việt Nam. Đối tượng khảo 

sát là người Ê-đê từ 18 tuổi trở lên, sinh sống ổn định tại các buôn làng. Mẫu khảo sát 

gồm 400 người, được chọn theo phương pháp phân tầng kết hợp ngẫu nhiên, bảo đảm 

tính đại diện về giới tính, độ tuổi, trình độ học vấn, nghề nghiệp và khu vực cư trú. 

phương pháp này được thực hiện thông qua bảng hỏi đã chuẩn bị sẵn. Về nguyên tắc 

chọn mẫu điều tra, mẫu điều tra được chọn ngẫu nhiên được chia đều cho các địa phương 

ở các địa bàn được chọn khảo sát. Hầu hết các câu hỏi trong phiếu khảo sát được thiết 

kế dưới dạng trắc nghiệm để thuận tiện trong việc trả lời của người được khảo sát. Kỹ 

thuật phân tích và xử lý thông tin: các số liệu thu thập được xử lý bằng Excell để hỗ trợ 

quá trình thực hiện đề tài. 

Khảo sát được thực hiện tại 6 địa phương tiêu biểu: thành phố Buôn Ma Thuột và 

các huyện Cư M’gar, Krông Búk, Krông Năng, Buôn Đôn, M’Drăk, đại diện cho các 

vùng đô thị, nông thôn và vùng xa, với mức độ tác động của đô thị hóa và hội nhập khác 

nhau. Công cụ khảo sát là phiếu điều tra bán cấu trúc, tập trung vào ba nội dung: quan 

niệm về cuộc sống; quan niệm về sự trân trọng và lòng biết ơn; ước mơ, khát vọng về 

cuộc sống ấm no, hạnh phúc. Dữ liệu thu thập được sử dụng làm căn cứ phân tích thực 

trạng và xu hướng biến đổi nhân sinh quan của người Ê-đê trong các phần tiếp theo. 

Hai phương pháp này chủ yếu được sử dụng để nghiên cứu các chương III, chương 

IV của luận án. 

Ngoài ra, luận án còn sử dụng một số phương pháp nghiên cứu khác như phương 

pháp thống nhất giữa lịch sử và lôgíc, phương pháp định tính để kết hợp phân tích, đối 



6 

 

 

chiếu với số liệu định lượng để tăng tính xác thực của thông tin thu thập, đem lại hiệu 

quả cao cho luận án. 

5. Đóng góp mới về khoa học của luận án 

Trên cơ sở mục đích và nhiệm vụ đã xác định, luận án có những đóng góp khoa 

học mới như sau: 

Về phương diện lý luận triết học: Luận án khẳng định tính biện chứng giữa tồn 

tại xã hội và ý thức xã hội trong quá trình biến đổi nhân sinh quan của người Ê-đê ở Đắk 

Lắk. Thông qua khảo sát, nghiên cứu chỉ ra rằng sự thay đổi trong điều kiện kinh tế, xã 

hội - tức tồn tại xã hội - đã dẫn tới sự chuyển biến sâu sắc trong hệ thống giá trị, niềm 

tin và định hướng sống - tức ý thức xã hội của cộng đồng. Điều này bổ sung minh chứng 

thực tiễn sinh động cho luận điểm cơ bản của chủ nghĩa duy vật lịch sử về mối quan hệ 

quyết định của tồn tại xã hội đối với ý thức xã hội, đồng thời làm rõ tính độc lập tương 

đối và sự tác động trở lại của ý thức xã hội trong bối cảnh hiện nay. 

Về phương diện bổ sung tư liệu khoa học: Luận án đóng góp thêm cho kho tư liệu 

về lý luận nhân sinh quan trong triết học Mác - Lênin, đồng thời cung cấp dẫn chứng 

thực tiễn cụ thể về nhân sinh quan của người Ê-đê, qua đó góp phần hệ thống hóa và mở 

rộng phạm vi nghiên cứu sự biến đổi nhân sinh quan của các dân tộc thiểu số Việt Nam 

trong tiến trình phát triển và hội nhập. 

6. Ý nghĩa lý luận và thực tiễn của luận án 

6.1. Ý nghĩa lý luận  

Luận án bổ sung và phát triển hệ thống lý luận về nhân sinh quan trong triết học 

Mác - Lênin, đồng thời cụ thể hóa nội dung này qua trường hợp người Ê-đê ở Đắk Lắk. 

Trên cơ sở nghiên cứu lý luận gắn với khảo sát thực tiễn, luận án cung cấp thêm 

luận chứng khoa học và tư liệu mới, góp phần làm sáng tỏ quá trình biến đổi nhân sinh 

quan của người Ê-đê trong bối cảnh hiện nay. 

6.2. Ý nghĩa thực tiễn  

- Luận án đưa ra những luận cứ khoa học phục vụ cho việc hoạch định chính sách 

dân tộc, chính sách văn hóa - xã hội ở địa phương; đồng thời đề xuất các giải pháp khả 

thi nhằm phát huy yếu tố tích cực và hạn chế tác động tiêu cực trong sự biến đổi nhân 

sinh quan của người Ê-đê, góp phần xây dựng đời sống văn hóa, tinh thần và phát triển 

bền vững cộng đồng. 



7 

 

 

- Kết quả nghiên cứu của luận án có thể sử dụng làm tài liệu tham khảo trong giảng 

dạy, nghiên cứu ở các ngành khoa học xã hội và nhân văn có liên quan, đặc biệt trong 

lĩnh vực triết học, văn hóa học và chính sách dân tộc. 

7. Kết cấu của luận án 

Ngoài phần mở đầu, kế luận, danh mục tài liệu tham khảo và phụ lục, kết cấu của 

luận án bao gồm 04 chương, 12 tiết. 



8 

 

 

Chương 1  

TỔNG QUAN TÌNH HÌNH NGHIÊN CỨU  

LIÊN QUAN ĐẾN ĐỀ TÀI LUẬN ÁN 

1.1. Các công trình nghiên cứu liên quan đến vấn đề nhân sinh quan và sự biến đổi 

nhân sinh quan 

Cho đến nay, vấn đề nhân sinh và lý luận về nhân sinh quan chưa được bàn một 

cách trực tiếp và đầy đủ như một hệ thống hoàn chỉnh. Do đó, trong các công trình khảo 

cứu, nhân sinh quan chủ yếu được tiếp cận thông qua các bình diện, khía cạnh riêng lẻ, 

gắn với những vấn đề về con người, đạo đức, ý nghĩa cuộc sống và mối quan hệ xã hội. 

Trên cơ sở khảo sát các công trình tiêu biểu trong và ngoài nước, có thể hệ thống 

các nghiên cứu liên quan thành hai nhóm lớn: (1) các công trình nghiên cứu về khái 

niệm, cấu trúc và nội dung của nhân sinh quan; (2) các công trình nghiên cứu về sự biến 

đổi nhân sinh quan trong bối cảnh lịch sử – xã hội cụ thể, đặc biệt là hiện đại hóa và 

toàn cầu hóa. 

1.1.1. Các công trình nghiên cứu về khái niệm, cấu trúc và nội dung của nhân sinh 

quan 

Nhóm công trình này tập trung làm rõ bản chất, nội hàm, cấu trúc và các thành tố 

cơ bản của nhân sinh quan trong lịch sử tư tưởng nhân loại, chủ yếu từ góc độ triết học 

nhân sinh và triết học xã hội, qua đó đặt nền tảng lý luận cho việc tiếp cận nhân sinh 

quan như một hình thái ý thức xã hội. 

Công trình Mối quan hệ giữa người với người [127] do Saxe Commins và Robert 

N. Linscott tuyển chọn, do Nguyễn Kim Dân dịch, là một hợp tuyển các trích đoạn kinh 

điển trong lịch sử tư tưởng nhân loại, phản ánh sâu sắc những chiêm nghiệm về bản chất 

và lẽ sống của con người trong xã hội. Với cách tiếp cận liên ngành, tác phẩm tập hợp 

các tư tưởng triết học, đạo đức học và nhân sinh học từ Đông sang Tây, từ cổ đại đến 

hiện đại, qua đó cho thấy vấn đề nhân sinh quan - cách con người nhìn nhận bản thân 

mình và mối liên hệ với thế giới – là chủ đề xuyên suốt lịch sử triết học nhân loại. 

Nội dung cốt lõi của tác phẩm xoay quanh mối quan hệ giữa con người với con 

người, xem đây là nền tảng đạo đức – xã hội quan trọng nhất để kiến tạo cuộc sống có 

ý nghĩa. Tư tưởng nổi bật được thể hiện qua các trích đoạn từ những tác phẩm kinh điển 

như Nền cộng hòa của Plato, Các nguyên lý đạo đức học của Aristotle, Các học thuyết 



9 

 

 

chính của Epicurus, Luận ngữ của Khổng Tử, hay Tư tưởng của Rousseau, Kant, 

Thomas More,.... Mỗi học thuyết tuy có cách tiếp cận khác nhau nhưng đều chia sẻ điểm 

chung rằng con người không thể sống tách rời cộng đồng, và việc xây dựng một mối 

quan hệ đúng đắn với tha nhân là điều kiện để đạt được hạnh phúc và sự hoàn thiện bản 

thân. 

Đặc biệt, Aristotle trong Các nguyên tắc đạo đức Nicomachean được trích dẫn và 

phân tích như một trụ cột tư tưởng về nhân sinh quan cổ điển phương Tây. Ông cho rằng 

mục đích tối hậu của đời người là hướng đến điều thiện, thông qua việc rèn luyện đức 

hạnh và sống đúng bản chất người- tức là sống có lý trí và gắn bó với cộng đồng. Ông 

viết: “Người tốt là người có thể sống trong cộng đồng và thực hiện công lý như là một 

phần của cuộc sống tốt đẹp” [127, tr. 84]. 

Từ tư tưởng Đông phương, tác phẩm cũng giới thiệu tư tưởng của Khổng Tử với 

quan niệm rằng sự tu dưỡng bản thân (tu thân), điều chỉnh quan hệ gia đình (tề gia), mở 

rộng ra xã hội (trị quốc), và vươn tới lý tưởng chính trị đạo đức (bình thiên hạ) là con 

đường để con người đạt tới sự viên mãn nhân sinh. Mối quan hệ “nhân - lễ - nghĩa - trí 

- tín” chính là biểu hiện sinh động của nhân sinh quan Nho giáo, đặt con người trong 

một mạng lưới liên kết xã hội có trật tự và nghĩa tình. 

Qua việc tuyển chọn và trình bày các quan điểm tiêu biểu, Commins và Linscott 

đã nhấn mạnh rằng, dù ở bất kỳ thời đại hay nền văn hóa nào, con người luôn trăn trở 

về ý nghĩa cuộc sống, vai trò của đạo đức, và sự tương tác với tha nhân như là một phần 

không thể thiếu để xác lập giá trị cá nhân. Tác phẩm khẳng định: “Không có cái tôi thuần 

túy; cái tôi luôn tồn tại trong cái ta” - một tư tưởng cho thấy mối liên hệ bản thể giữa 

con người và cộng đồng không chỉ là thực tế xã hội mà còn là nền tảng triết lý nhân sinh 

sâu sắc [127, tr. 9]. 

Như vậy, mối quan hệ giữa người với người là một công trình giá trị trong việc 

định hình và lý giải các quan điểm nhân sinh quan trong lịch sử tư tưởng nhân loại, đặc 

biệt nhấn mạnh rằng con người chỉ trở thành “người” đúng nghĩa khi biết sống cùng, 

sống với và sống vì người khác, một nội dung có ý nghĩa tham chiếu sâu sắc khi nghiên 

cứu nhân sinh quan trong các cộng đồng truyền thống như người Ê-đê. 

Công trình Triết học nhân sinh [128] do Stanley Rosen chủ biên, biên dịch bởi 

Nguyễn Minh Sơn, Lưu Văn Hy và Nguyễn Đức Phú, là một công trình tập thể đồ sộ, 



10 

 

 

quy tụ các bài nghiên cứu phân tích tư tưởng của nhiều triết gia tiêu biểu trong lịch sử 

triết học phương Tây – từ thời cổ đại với Socrates, Plato, Aristotle đến thời cận – hiện 

đại như Descartes, Kant, Rousseau… Dưới nhãn quan triết học nhân sinh, Rosen và các 

cộng sự đã không chỉ khảo cứu hệ thống tư tưởng của các triết gia mà còn đi sâu vào 

phân tích cách mà mỗi nhà tư tưởng lý giải bản chất con người, mục đích sống, và vai 

trò của con người trong thế giới, từ đó phác thảo nên một nền tảng triết học về nhân sinh 

quan phương Tây xuyên suốt hơn hai nghìn năm lịch sử. 

Nội dung trọng tâm của cuốn sách xoay quanh khẳng định rằng, triết học không 

chỉ là tư duy thuần lý, mà là sự phản tỉnh sâu sắc về đời sống con người trong toàn bộ 

tính hiện sinh, đạo đức và xã hội của nó. Theo đó, mỗi triết gia được trình bày trong 

công trình đều góp phần làm sáng tỏ các khía cạnh khác nhau của nhân sinh quan. Ví 

dụ, Socrates với phương pháp đối thoại đã khơi gợi nơi con người khả năng tự nhận thức 

và sống có đạo đức thông qua việc truy vấn liên tục về các giá trị như thiện, công bằng 

và hạnh phúc. Plato, trong lý thuyết về linh hồn và thế giới ý niệm, cho rằng con người 

chỉ thực sự sống đúng nghĩa khi biết hướng về cái chân – thiện – mỹ vĩnh cửu. Còn 

Aristotle lại phát triển một quan niệm dung hòa hơn, coi con người là một “sinh vật 

chính trị” (zōon politikon) sống trong cộng đồng và chỉ có thể thực hiện được đời sống 

trọn vẹn trong mối quan hệ xã hội hài hòa, có đạo đức. 

Tác giả khẳng định: “Triết học nhân sinh là nỗ lực không ngừng nghỉ nhằm trả lời 

những câu hỏi lớn nhất của con người về chính mình: Tôi là ai? Tôi đến từ đâu? Tôi sẽ 

đi về đâu? Và tôi phải sống như thế nào để trở nên đúng nghĩa là con người?” [128, tr. 

14]. Theo đó, triết học nhân sinh được mô tả không như một học thuyết đơn nhất, mà 

như một trường tư tưởng liên tục tái khẳng định giá trị con người trước những khủng 

hoảng của thời đại – từ sự tha hóa cá nhân trong xã hội công nghiệp, đến chủ nghĩa hư 

vô trong hiện sinh, hay sự khủng hoảng ý nghĩa trong đời sống hiện đại. 

Stanley Rosen đặc biệt nhấn mạnh rằng, không có nhân sinh quan chung cho toàn 

nhân loại nếu không bắt đầu từ những phản tỉnh cá nhân có tính phổ quát. Ông viết: “Để 

hiểu sự tồn tại của con người, trước hết người ta phải sống nó một cách chân thực, phản 

tỉnh nó một cách phê phán, và rồi nâng nó lên bằng lý trí và đức hạnh” [128, tr. 33]. 

Từ góc nhìn đó, Triết học nhân sinh không chỉ là một tập hợp các bài viết lý luận 

mà còn là tấm bản đồ tri thức nhân loại về con đường trở thành “con người đúng nghĩa”, 



11 

 

 

trong đó mỗi cá nhân được xem là một chủ thể có tự do, có trách nhiệm và luôn hướng 

đến sự hoàn thiện bản thân thông qua đời sống luân lý – tinh thần. 

Michael D. Moga trong What Makes Man Truly Human? [42], bản dịch của Lê 

Đình Trị, tiếp cận vấn đề nhân sinh từ quan điểm triết học nhân vị mang đậm màu sắc 

Kitô giáo. Theo ông, con người thực sự là con người (truly human) không chỉ vì có thể 

xác hay năng lực lý trí, mà còn bởi khả năng tự ý thức, tự do lựa chọn và hướng đến 

những giá trị vượt lên trên bản thân. Tác giả cho rằng bản chất con người được thể hiện 

trong ba chiều kích: tự thân, liên vị và siêu việt. Trong đó, chiều kích tự thân thể hiện ở 

khả năng tự nhận thức và có lương tâm đạo đức; chiều kích liên vị thể hiện ở khả năng 

mở lòng và sống cùng người khác trong tình yêu thương và trách nhiệm; và chiều kích 

siêu việt thể hiện ở khát vọng hướng tới chân – thiện – mỹ, kết nối với một ý nghĩa vượt 

khỏi thế giới vật chất. Moga nhấn mạnh: “Trở thành con người thật sự có nghĩa là mở 

lòng với tha nhân và với Thiên Chúa, là vượt thoát khỏi chính mình để sống trong tự do 

và tình yêu” [42, tr. 16]. 

Từ góc độ này, tác giả bác bỏ cách nhìn quy giản con người thành một thực thể 

thuần túy sinh học hay xã hội, mà khẳng định rằng con người là một hữu thể tự do, có 

năng lực yêu thương và trách nhiệm đạo đức. Ông viết: “Con người không đơn thuần là 

động vật có lý trí, mà là một hữu thể cá nhân được mời gọi sống trong hiệp thông” [36, 

tr. 10]. Bởi vậy, theo Moga, việc phát triển con người không chỉ là phát triển thể chất 

hay trí tuệ, mà trước hết là sự trưởng thành về mặt nhân cách, thể hiện qua năng lực sống 

tự do, có trách nhiệm, biết yêu thương và hướng thiện. Ông nhấn mạnh: “Trưởng thành 

như một con người có nghĩa là ngày càng có khả năng yêu thương, tự do và hướng tới 

sự thật” [42, tr. 24]. 

Như vậy, tác phẩm What Makes Man Truly Human? đã đóng góp quan trọng vào 

việc làm sáng tỏ bản chất và mục tiêu tồn tại của con người trong mối quan hệ với tha 

nhân, với xã hội và với những giá trị siêu việt. Đây là một góc tiếp cận có thể tham chiếu 

để hiểu rõ hơn về nhân sinh quan của các cộng đồng dân tộc thiểu số, trong đó có người 

Ê-đê – những chủ thể có đời sống tâm linh phong phú, đề cao tinh thần cộng đồng và 

luôn hướng tới sự hài hòa giữa con người – tự nhiên – xã hội – thần linh trong suốt hành 

trình tồn tại lịch sử. 



12 

 

 

Bên cạnh các công trình triết học phương Tây, nhiều tác phẩm tiếp cận nhân sinh 

quan từ chiều kích Đông phương và liên văn hóa. Tác phẩm Triết lý sinh tử Đông Tây 

[136] của Phùng Lô Tường khái quát quan niệm về sống và chết trong các tôn giáo và 

triết học Đông - Tây. Ông đề cập đến quan điểm của Nho giáo như “Chết sống có mệnh” 

hay “không biết sống làm sao biết chết”, nhấn mạnh giá trị nhân sinh trong việc tu dưỡng 

bản thân. Ông cũng khẳng định giáo dục không chỉ truyền đạt tri thức mà còn giúp con 

người hiểu về bản thân, phát triển tư duy sáng tạo và xây dựng cuộc sống ý nghĩa: “Chết 

là một phần trong toàn bộ cuộc sống của chúng ta, vì nó đã trao cho loài người ý nghĩa 

về sự tồn tại” [136, tr. 22]. 

Tác phẩm Mạn đàm nhân sinh [91] của Matsushita Kõnosuke không phải là một 

công trình triết học thuần túy, mà là tập hợp những suy ngẫm mang tính triết lý sống sâu 

sắc được đúc rút từ trải nghiệm đời người của một doanh nhân lớn, được tôn vinh là 

“thần kinh doanh” của Nhật Bản. Mặc dù xuất phát từ góc nhìn thực tiễn, nhưng Mạn 

đàm nhân sinh thể hiện rõ một hệ thống quan niệm nhất quán về nhân sinh quan, đặc 

biệt là trong mối tương quan giữa con người với bản thân, với xã hội, và với quy luật tự 

nhiên. Theo Matsushita, sống một cuộc đời có ý nghĩa không phải là theo đuổi thành 

công hay lợi ích cá nhân thuần túy, mà là sự hòa hợp giữa cá nhân với cộng đồng và với 

đạo lý tự nhiên. Ông cho rằng hạnh phúc chân chính chỉ đạt được khi cá nhân cảm thấy 

mãn nguyện trong tâm thức, đồng thời nhận được sự đồng thuận từ xã hội và sống phù 

hợp với quy luật tự nhiên. Ông khẳng định: “Hạnh phúc chân chính hội tụ ba điều kiện: 

Tự mình cảm thấy hạnh phúc, những người khác trong xã hội cũng tán đồng với niềm 

hạnh phúc chính đáng đó và con người khi sống giữa tự nhiên phải hành động và sống 

theo đúng nguyên lý của trời đất và tự nhiên” [91, tr. 119]. Quan điểm này thể hiện một 

nhân sinh quan quân bình và hài hòa, nhấn mạnh rằng đời sống cá nhân không thể tách 

rời khỏi các mối liên hệ xã hội và tự nhiên. Đáng chú ý, Matsushita không xem con 

người như một thực thể cô lập theo chủ nghĩa cá nhân cực đoan, mà luôn trong trạng 

thái tương tác đạo đức – tinh thần với cộng đồng và vũ trụ.  

Một nội dung quan trọng khác của tác phẩm là cách tác giả nhìn nhận về vận mệnh 

và ý nghĩa cuộc sống. Matsushita cho rằng mỗi người sinh ra với những điều kiện khác 

nhau, nhưng chính thái độ sống và cách con người đối diện với khó khăn mới quyết định 

giá trị cuộc đời họ. “Điều quan trọng không phải là bạn gặp chuyện gì trong đời, mà là 



13 

 

 

bạn nhìn nhận và hành xử ra sao trước điều đó” [91, tr. 87]. Cũng theo ông, con người 

phải sống một cách trung thực, trách nhiệm và tự rèn luyện bản thân để đạt tới sự hài 

hòa nội tại, đồng thời đóng góp tích cực cho cộng đồng. Chính vì vậy, Mạn đàm nhân 

sinh không chỉ đơn thuần là triết lý quản trị hay đạo đức kinh doanh, mà thực chất là 

một bản tuyên ngôn về một nhân sinh quan vị nhân sinh, giàu tính thực tiễn và giàu tinh 

thần Đông phương. 

Ở Việt Nam, một số công trình đã trực tiếp luận giải khái niệm và cấu trúc nhân 

sinh quan. Trong công trình “Xây dựng nhân sinh quan” [76], tác giả Nghiêm Xuân 

Hồng cho rằng: “Theo định nghĩa thông thường của nó, nhân sinh quan là cái lối người 

ta nhìn cuộc đời, cái khuôn sáo theo đó người ta thu xếp cuộc sống cùng phép xuất xử. 

Dù mặc nhiên hay rõ rệt, mỗi người chúng ta đều phải có ít nhiều ý niệm về cuộc sống 

của mình” [76, tr. 7]. Nội dung nhân sinh quan được tác giả tập trung chủ yếu ở phần I 

với chủ đề Vấn đề về nhân bản, tự do, đức lý qua các triết thuyết. Trong phần này, tác 

giả lần lượt triển khai phân tích những vấn đề như: Nhân bản và nhân bản; Quan hệ giữa 

nhân bản và quan niệm nhân sinh; Thảm kịch nhân bản của thế kỷ XX; Kiểm điểm các 

quan niệm nhân bản trong trận doanh duy tâm và duy vật; Triệu chứng của thời đại: 

khuynh hướng song kháng của con người thế kỷ XX và Những trào lưu nhân bản mới. 

Thông qua những nội dung trên, tác giả nhận định rằng xây dựng nhân sinh quan tức là 

phải đặt nên một loạt các câu hỏi như: Ta có thể nhận định gì trong thực thể con người, 

và trong thân phận của người? Sự nhận định đó đem lại một kết luận bi quan yếm thế, 

hay lạc quan luyến thế về thân phận con người? Con người có thể tin tưởng ở ngay cuộc 

đời này, hay phải chờ đợi một cuộc đời nào khác?,..... Và nhiệm vụ của công trình này 

là nhằm đi tìm lời giải cho những câu hỏi đó. Tác giả cho rằng: “Kiểm điểm những lời 

giải đáp ấy để tìm những hướng chính cho một nền nhân sinh quan của hiện tại là phương 

pháp thích ứng hơn cả” [76, tr. 9].  

Công trình Triết lý nhân sinh [33], do Lê Kiến Cầu và Chu Quý biên dịch, được 

cấu trúc thành ba phần: (1) Ý nghĩa nhân sinh; (2) Vấn đề nhân sinh; (3) Các quan điểm 

về nhân sinh quan. Tác phẩm khẳng định rằng trong suốt chiều dài lịch sử nhân loại, con 

người luôn trăn trở về các vấn đề nhân sinh, từ những câu hỏi cơ bản về sự tồn tại cho 

đến những lựa chọn đạo đức và giá trị sống: “Đó là những vấn đề mà bất cứ con người 

nào cũng phải đối diện trong cuộc sống của mình” [33, tr. 4]. 



14 

 

 

Ở phần đầu, tác giả tiếp cận nhân sinh trên ba khía cạnh: sinh mệnh, cuộc sống và 

phương hướng sống. Trên cơ sở đó, triết học nhân sinh được xác định là công cụ giúp 

con người xây dựng nhân cách và lý tưởng sống trọn vẹn: “Mục đích của triết học nhân 

sinh là xây dựng một nhân cách trọn vẹn, là xây dựng một lý tưởng nhân sinh” [33, tr. 

230]. Theo quan điểm này, vận mệnh con người không do ngoại cảnh quyết định mà phụ 

thuộc vào thái độ sống, đặc biệt là cách con người đối diện với khó khăn, thử thách. 

Phần hai của tác phẩm đi sâu phân tích các vấn đề nhân sinh cụ thể như thiện - ác, thật 

- giả, đẹp - xấu…, qua đó nhấn mạnh vai trò của nhân sinh quan đúng đắn trong việc tạo 

dựng niềm tin, bản lĩnh và năng lực vượt qua nghịch cảnh. Phần cuối trình bày các quan 

điểm nhân sinh từ một số trường phái triết học tiêu biểu như chủ nghĩa thực chứng, chủ 

nghĩa thực dụng, chủ nghĩa khoái lạc, chủ nghĩa công lợi, chủ nghĩa pháp luật, chủ nghĩa 

tiến hóa… Với mỗi quan điểm, tác giả đưa ra đánh giá riêng, thể hiện quan điểm phê 

bình rõ ràng. Đáng chú ý, công trình kết thúc bằng việc đề cao thuyết lương tri, khẳng 

định: “Lương trì không phải là một khái niệm mơ hồ… mà là phán đoán cụ thể cá biệt 

nằm ngay trong nội tâm của mỗi chúng ta” [33, tr. 381]. 

Nhìn chung, tác phẩm Triết lý nhân sinh là một đóng góp có giá trị trong việc lý 

giải cấu trúc nhân sinh quan từ cả bình diện lý luận và đạo đức thực hành, đặc biệt nhấn 

mạnh vai trò chủ thể tích cực của con người trong việc xác lập ý nghĩa cuộc sống và xây 

dựng giá trị bản thân trong tương quan với xã hội và thế giới. 

Tác giả Nguyễn Thế Trắc trong “Mạn đàm nhân sinh” [156] đã đề cập đến những 

vấn đề về nhân sinh quan như kiếp người trong mối quan hệ với trời đất, vạn vật tạo 

thành Thiên - Địa - Nhân; Quan niệm về họa, phúc trong đời người cùng với những vấn 

đề về tu thân, hoàn thiện nhân cách… Trên cơ sở đó, tác giả đã có những luận giải sâu 

sắc về những triết lý sống nhằm hướng con người đạt tới những giá trị đích thực cho cá 

nhân và xã hội. 

Trong cuốn “Hành trình nhân sinh quan: Phản tỉnh trên đường trải nghiệm” 

[146], tác giả Nguyễn Tất Thịnh là một công trình giàu tính chiêm nghiệm, được xây 

dựng trên nền tảng trải nghiệm cá nhân và sự quan sát sâu sắc các vấn đề đời sống, từ 

đó gợi mở một hệ thống quan điểm nhân sinh mang tính khai phóng, định hướng con 

người sống hài hòa, tích cực và có lý tưởng. Dưới dạng những bài viết ngắn gọn, súc 

tích, tác phẩm không đơn thuần là sự chia sẻ cá nhân mà còn hàm chứa các triết lý sống 



15 

 

 

về cách con người nhận diện chính mình, ứng xử với tha nhân và kiến tạo giá trị trong 

đời sống thường nhật. Tác giả không đưa ra một hệ thống triết học nhân sinh chặt chẽ 

theo nghĩa học thuật cổ điển, nhưng qua bốn phần chính của cuốn sách - gồm: những 

câu chuyện đời thường giàu chất nhân văn; các quan sát xã hội từ lăng kính nhân sinh 

quan hướng thượng; kiến thức nền tảng về nhân sinh quan; và các bài thơ triết lý nhẹ 

nhàng - ông đã thiết lập một dòng mạch xuyên suốt nhằm khơi gợi năng lực tự phản tỉnh 

của con người về lẽ sống. Trung tâm tư tưởng của tác phẩm chính là nhấn mạnh vai trò 

của trải nghiệm sống, sự tỉnh thức cá nhân và khả năng tự cải hóa bản thân như là nền 

tảng cho việc xây dựng một nhân sinh quan tích cực, giàu tính nhân văn và bền vững. 

Nguyễn Tất Thịnh đề cao lối sống theo định hướng Chân - Thiện - Mỹ, xem đó không 

phải là những giá trị siêu hình trừu tượng mà là kim chỉ nam thực hành trong từng tình 

huống cụ thể của cuộc đời, giúp con người chủ động vươn lên, giữ gìn phẩm giá và 

hướng đến hạnh phúc đích thực. 

Tuy không tập trung vào lý luận triết học thuần túy, song tác phẩm lại đưa ra nhiều 

gợi mở giá trị cho việc nghiên cứu các nội dung nhân sinh quan từ góc nhìn văn hóa - 

xã hội. Đặc biệt, một số nội dung liên quan đến quan niệm sống, mục tiêu sống, ước 

nguyện về hạnh phúc, sự gắn bó cộng đồng và khát vọng vươn tới sự phồn vinh… có 

thể trở thành cơ sở tham chiếu hữu ích cho nghiên cứu nhân sinh quan của người Việt 

nói chung, và khảo sát nhân sinh quan của các cộng đồng truyền thống thông qua lễ hội, 

tín ngưỡng, hay nghi lễ dân gian nói riêng. 

Tác phẩm Những hiểu biết về cuộc đời [62] của Trịnh Hiểu Giang và Nguyễn An 

tập trung luận giải sâu sắc nhiều khía cạnh của nhân sinh, như tính cách con người, tự 

do cá nhân, các nguyên tắc đạo đức trong quan hệ giữa người với người và giữa cá nhân 

với xã hội, cũng như các điều kiện để đạt được một cuộc đời hạnh phúc. Đặc biệt, tác 

phẩm có cách tiếp cận nổi bật khi bàn về vấn đề cái chết như một phần tất yếu và mang 

tính bản thể trong đời sống con người. 

Trên cơ sở khẳng định rằng “đời người không hoàn toàn có nghĩa là sống” [62, tr. 

567], các tác giả nhấn mạnh rằng ý nghĩa cuộc đời nằm ở sự cống hiến cho xã hội, từ đó 

tạo nên giá trị “vĩnh hằng” và “bất hủ”. Theo đó, đời người được cấu thành bởi ba 

phương diện: (1) sự tự nhận thức về sinh mệnh và cuộc sống của chính mình; (2) lý 



16 

 

 

tưởng sống, quan niệm đạo đức, thẩm mỹ và nhân sinh; (3) các hành vi và lựa chọn cụ 

thể phát sinh từ hệ quan niệm ấy [62, tr. 567]. 

Một điểm đáng chú ý trong tư tưởng của hai tác giả là việc lý giải cái chết như một 

quy luật phổ quát, không né tránh mà cần được đón nhận một cách có giá trị. Các ông 

cho rằng chỉ khi con người đối diện và hiểu rõ về cái chết, họ mới có thể sống một cuộc 

đời có định hướng, biết thiết lập mục tiêu sống và tạo dựng ý nghĩa không chỉ cho bản 

thân mà còn cho xã hội: “Đón nhận cái chết như thế nào mới là có giá trị nhất” [62, tr. 

591]. 

Tác phẩm vì vậy không chỉ là những phân tích triết lý về đời sống cá nhân, mà còn 

là một hệ thống quan điểm nhân sinh mang tính hiện sinh và đạo đức, định hướng con 

người sống có lý tưởng, trách nhiệm và chiều sâu tinh thần trong suốt hành trình tồn tại 

của mình. 

Nhìn chung, nhóm công trình này đã góp phần làm rõ nội hàm, cấu trúc và chiều 

sâu triết học của nhân sinh quan, song chủ yếu dừng lại ở bình diện lý luận chung, chưa 

đi sâu phân tích nhân sinh quan như một hình thái ý thức xã hội trong trạng thái vận 

động và biến đổi. 

1.1.2. Các công trình nghiên cứu về sự biến đổi nhân sinh quan trong bối cảnh hiện 

đại hóa, toàn cầu hóa 

Khác với nhóm trên, các công trình thuộc nhóm này tập trung phân tích sự vận 

động, biến đổi của nhân sinh quan trong những bối cảnh lịch sử – xã hội cụ thể, đặc biệt 

là quá trình hiện đại hóa, giao lưu văn hóa và toàn cầu hóa. 

Ở bình diện triết học phương Tây, Trịnh Sơn Hoan “Triết học nhân sinh Mỹ và một 

số vấn đề nhân sinh cơ bản trong triết học Mỹ” [71] đã tiến hành khảo cứu có hệ thống 

về quá trình hình thành và phát triển của triết học nhân sinh tại Mỹ, từ đó làm nổi bật 

những đặc trưng cơ bản về nhân sinh quan trong nền triết học này. Theo tác giả, “triết 

học Mỹ là một thành tố của triết học phương Tây hiện đại. Đa số các trường phái triết 

học Mỹ đều có nguồn gốc từ châu Âu, do phương thức tư duy của người Mỹ từng chịu 

ảnh hưởng của người châu Âu” [71, tr. 5]. Dù chịu ảnh hưởng mạnh mẽ từ tư tưởng 

phương Tây, đặc biệt là triết học châu Âu, nhưng khi tiếp biến vào môi trường xã hội – 

lịch sử đặc thù của nước Mỹ, các dòng triết học này đã được điều chỉnh và tái sinh để 

phản ánh những nhu cầu nhân sinh cụ thể của người Mỹ trong từng giai đoạn phát triển. 



17 

 

 

Công trình gồm ba chương lớn, trong đó chương một tập trung làm rõ bối cảnh 

hình thành của triết học nhân sinh Mỹ, bao gồm các điều kiện lịch sử - văn hóa – xã hội, 

cũng như các yếu tố ảnh hưởng từ truyền thống tư tưởng phương Tây. Chương hai là 

phần trọng tâm, đề cập đến ba vấn đề nhân sinh cốt lõi trong triết học Mỹ, gồm: (1) vấn 

đề con người tự lập thân, (2) vấn đề tự do trong nhân sinh Mỹ, và (3) vấn đề niềm tin 

của con người Mỹ trong cuộc sống. Dưới góc độ triết học, tác giả đã chỉ ra rằng những 

luận giải triết học Mỹ đều lấy con người làm trung tâm, coi con người không chỉ là đối 

tượng phân tích mà còn là chủ thể định hình nên các giá trị nhân sinh. Các trường phái 

triết học nhân sinh tại Mỹ như chủ nghĩa cá nhân, chủ nghĩa tự do, chủ nghĩa thực dụng, 

chủ nghĩa hiện sinh, chủ nghĩa nhân vị... được phân tích như là các cách tiếp cận khác 

nhau nhằm lý giải căn tính, tự do và sứ mệnh của con người trong xã hội hiện đại. 

Trên cơ sở hệ thống hóa các quan điểm triết học tiêu biểu, chương ba của công 

trình đi sâu phân tích những giá trị và hạn chế của triết học nhân sinh Mỹ, đồng thời 

nhấn mạnh rằng các lập luận nhân sinh trong triết học Mỹ không tách rời thực tiễn xã 

hội, mà phản ánh trực tiếp các vấn đề hiện sinh, đạo đức và văn hóa đặc thù của đời sống 

người Mỹ. Tác giả chỉ ra rằng, chính từ sự giao thoa và cải biến tư tưởng châu Âu trên 

đất Mỹ, nhiều trường phái triết học đã phát triển với sức sống mới. Tác giả khẳng định: 

“Cho dù phần lớn các trường phái triết học lớn của Mỹ đều xuất phát từ phương Tây, 

nhưng khi lưu chuyển đến đất Mỹ, đã không còn giữ nguyên màu sắc cũ, thậm chí, nhờ 

có đất Mỹ mà các trường phái triết học có gốc tích châu Âu lại trở nên tươi mới” [71, tr. 

175]. 

Từ đó, có thể thấy rằng công trình của Trịnh Sơn Hoan đã cung cấp một nền tảng 

lý luận và thực tiễn quan trọng để tiếp cận nhân sinh quan trong bối cảnh hiện đại, thông 

qua lăng kính của triết học Mỹ. 

Tác phẩm Triết lý nhân sinh trong tục ngữ, ca dao Việt Nam của Hoàng Thúc Lân 

(chủ biên) [130] là công trình có giá trị trong việc khám phá chiều sâu tư tưởng nhân 

sinh của người Việt qua ngôn ngữ dân gian. Tác giả tiếp cận tục ngữ, ca dao như một hệ 

thống tư tưởng phản ánh cách con người Việt nhìn nhận về bản thân, về đời sống và các 

mối quan hệ xã hội – tự nhiên. 

Tác phẩm làm rõ những quan niệm về đời người, ý nghĩa cuộc sống, cũng như các 

chuẩn mực đạo đức được thể hiện qua mối quan hệ vợ chồng, cha mẹ – con cái, anh em, 



18 

 

 

và cộng đồng. Các giá trị như thủy chung, hiếu nghĩa, gắn bó và tương thân tương ái 

được coi là trụ cột nhân sinh quan truyền thống. Đồng thời, quan hệ giữa con người và 

tự nhiên được thể hiện như một mối liên hệ hài hòa, tôn trọng và cộng sinh. 

Phùng Thị An Na trong Luận án Tiến sĩ Triết học: “Nhân sinh quan người Việt qua 

folklore Việt Nam” [107] cho rằng, nhân sinh quan là quan điểm, cách nhìn nhân sinh 

quan là quan điểm, cách nhìn nền tảng về mục đích, ý nhĩa của cuộc đời, nó quyết định 

mục đích của các hoạt động thực tiễn và định hướng con đường nhân sinh, quyết định 

khuynh hướng giá trị và thái độ sống của con người. Trên cơ sở đó,, tác giả đã chỉ rõ 

nhân sinh quan người Việt là những quan niệm về cuộc sống gắn liền với điều kiện nông 

nghiệp, nông thôn, nông dân Việt Nam phản ánh mối quan hệ của người Việt trong các 

mối quan hệ: lao động sản xuất, môi trường thiên nhiên, môi trường xã hội, gia đình, 

dòng tộc… với đặc điểm nổi bật là lối sống trọng nghĩa tình, tinh thần hòa đồng, bao 

dung… 

Một số công trình tiếp cận sự biến đổi nhân sinh quan qua lăng kính tôn giáo – triết 

học như nghiên cứu của Ngô Quang Tuệ trong “Triết lý nhân sinh của Đạo gia và ảnh 

hưởng của nó đối với lịch sử tư tưởng Việt Nam từ thế kỷ XV” [134] đã đề cập đến nội 

hàm của khái niệm nhân sinh đó chính là những vấn đề có liên quan đến đời sống con 

người, bao gồm đời sống vật chất và đời sống tinh thần của con người và xã hội. Điểm 

đáng chú ý trong công trình này là tác giả cho rằng, vấn đề nhân sinh nhằm “khẳng định 

vị trí và vai trò của con người đối với lịch sử, vừa là mục đích họa động thực tiễn của 

mỗi cá nhân hay cộng đồng trong từng giai đoạn phát triển khác nhau của lịch sử xã 

hội”[134, tr. 60]. Tác giả đã khai thác triết lý nhân sinh biểu hiện tập trung qua thuyết 

“vô vi” của Đạo gia. Theo đó, tác giả cho rằng nội dung của triết lý nhân sinh của Đạo 

gia thể hiện đạo làm người trong nhân sinh xã hội và giữa con người với giới tự nhiên, 

đề cao đức khiêm nhu và bất tranh, lấy đức báo oán và công thành thân thoái để đạt đến 

sự tự do, bình đẳng và hạnh phúc tuyệt đối. 

Trong bài viết Vấn đề nhân sinh quan trong triết học Phật giáo thời Trần [64], Đỗ 

Hương Giang đã hệ thống hóa những tư tưởng nhân sinh tiêu biểu của các nhà Phật học 

thời Trần. Các nhà tư tưởng này đều xuất phát từ nguyên lý duyên khởi và thuyết ngũ 

uẩn, cho rằng bản chất con người là “Không”, tồn tại trong vòng luân hồi và luôn chịu 

sự chi phối của vô thường, sinh - diệt. Từ quan niệm cuộc đời là “bể khổ”, các nhà tư 



19 

 

 

tưởng nhấn mạnh đến việc con người cần nhận thức được nguồn gốc của khổ đau, diệt 

trừ tham - sân - si để đạt tới giác ngộ và giải thoát. 

Triết lý nhân sinh Phật giáo thời Trần không tách rời thực tiễn, mà gắn chặt với 

tinh thần nhập thế, lấy đạo lý từ bi, vị tha, khoan dung và an nhiên làm nền tảng hướng 

dẫn đời sống. Đây là triết lý hành động vì con người, giúp con người sống hạnh phúc, 

ổn định nội tâm và hướng tới sự hài hòa xã hội. Nhân sinh quan Phật giáo thời kỳ này 

vì thế không chỉ là một hệ tư tưởng triết học, mà còn trở thành nền tảng văn hóa - đạo 

đức góp phần định hình lối sống và hệ giá trị của xã hội Đại Việt, với ảnh hưởng vẫn 

còn sâu rộng trong đời sống tinh thần của người Việt hiện nay. 

Nguyễn Thị Ngọc trong “Triết lý nhân sinh của cư dân đồng bằng Bắc bộ trong 

truyện cổ tích Việt Nam” [111] đã đưa đa nhận định về khái niệm triết lý nhân sinh: 

“Triết lý nhân sinh là những quan niệm, quan điểm về cuộc sống, lẽ sống, mục đích, giá 

trị sống, về mối quan hẹ giữa con người với tự nhiên, xã hội và bản thân mình, từ đó 

định hướng cho hoạt động thực tiễn của con người” [111, tr. 45]. Trên cơ sở đó, tác giả 

đã phân tích nội dung của triết lý nhân sinh của cư dân đồng bằng Bắc bộ thể hiện qua 

những câu chuyện cổ tích như triết lý về mối quan hệ giữa con người với tự nhiên, triết 

lý về mối quan hệ giữa con người với gia đình, xã hội và triết lý về mối quan hệ giữa 

con người với chính mình. Từ đó, công trình này cũng chỉ ra những giá trị tích cực, 

những điểm còn hạn chế trong triết lý nhân sinh của cư dân đồng bằng Bắc bộ trong 

truyện cổ tích Việt Nam và rút ra ý nghĩa của những triết lý nhân sinh đối với đời sống 

xã hội ở nước ta trong giai đoạn hiện nay. 

Phan Văn Thám trong “Sự biến đổi nhân sinh quan của người Việt Nam hiện nay 

qua lễ hội truyền thống” [140] là một trong những công trình có liên quan trực tiếp về 

mặt nội dung và hướng tiếp cận đến đề tài luận án. Trên cơ sở khảo cứu các giá trị nhân 

sinh truyền thống trong lễ hội, luận án đã chỉ ra những biểu hiện nhân sinh quan tích cực 

như: lòng biết ơn tổ tiên, tinh thần đoàn kết, khát vọng vươn lên, cũng như những biến 

đổi tiêu cực như chủ nghĩa cá nhân, thực dụng, thương mại hóa tín ngưỡng. Kết quả 

nghiên cứu của công trình này góp phần xác lập cơ sở lý luận và thực tiễn nhằm định 

hướng phát huy giá trị tốt đẹp trong đời sống tinh thần, hạn chế ảnh hưởng tiêu cực từ 

quá trình hiện đại hóa và toàn cầu hóa. Công trình của Phan Văn Thám có giá trị định 

hướng về mặt lý luận và phương pháp tiếp cận, đồng thời là cơ sở tham chiếu quan trọng 



20 

 

 

để luận án này khẳng định tính đặc thù, cấp thiết và đóng góp mới về mặt khoa học đối 

với nghiên cứu triết học nhân sinh ở vùng đồng bào dân tộc thiểu số Việt Nam hiện nay. 

Tuy nhiên, nhìn chung, các công trình trên chủ yếu tập trung vào nhân sinh quan 

của người Việt nói chung, hoặc tiếp cận từ góc độ văn hóa – tín ngưỡng, chưa có nhiều 

nghiên cứu chuyên sâu về sự biến đổi nhân sinh quan của các cộng đồng dân tộc thiểu 

số dưới tác động đồng thời của hiện đại hóa, giao lưu văn hóa và biến đổi kinh tế – xã 

hội. 

1.2. Các công trình nghiên cứu về người Ê-đê và đời sống văn hóa – xã hội truyền 

thống 

1.2.1. Nghiên cứu về điều kiện tự nhiên, kinh tế – xã hội và tổ chức cộng đồng của 

người Ê-đê 

Một trong những công trình sớm và có giá trị nền tảng trong việc khảo sát đời sống 

văn hóa - xã hội của các tộc người bản địa Tây Nguyên là Rừng người Thượng [99] (Les 

Jungles Mois) của Henri Maitre (1912). Mặc dù tác phẩm được viết dưới góc nhìn dân 

tộc học thực địa mang tính thực dân thời kỳ đầu thế kỷ XX, song đây vẫn là một nguồn 

tư liệu quý giá cho việc phục dựng các yếu tố văn hóa nền tảng của các dân tộc thiểu số 

tại miền núi Nam Trung Bộ và Tây Nguyên, trong đó có người Ê-đê. 

Thông qua những ghi chép chi tiết về tổ chức xã hội, tín ngưỡng, nghi lễ và quan 

hệ giữa con người với môi trường sống, tác giả đã tái hiện sinh động thế giới quan và 

nhân sinh quan dân gian, trong đó nổi bật là quan niệm về con người như một phần 

không tách rời khỏi cộng đồng và tự nhiên. Henri Maitre đặc biệt nhấn mạnh vai trò của 

rừng núi – không chỉ là không gian sinh tồn mà còn là cõi linh thiêng gắn với tổ tiên, 

thần linh và các thế lực siêu hình. Trong cách nhìn ấy, đời sống không được hiểu như 

một hành trình cá nhân đơn tuyến, mà là một quá trình tương tác hài hòa, thiêng liêng, 

mang tính chu kỳ giữa các chiều kích: con người - cộng đồng - vũ trụ. 

Đáng chú ý, qua việc khảo tả hệ thống nghi lễ vòng đời từ sinh nở, trưởng thành, 

hôn nhân đến tang ma, Henri Maitre đã phản ánh chiều sâu nhân sinh quan của các cộng 

đồng bản địa - trong đó cái chết không bị quan niệm như sự kết thúc tuyệt đối, mà là sự 

chuyển tiếp sang một thế giới khác, nơi linh hồn tiếp tục gắn bó và ảnh hưởng đến cộng 

đồng hiện sinh. Các nội dung này cho thấy rõ ba trục tư tưởng xuyên suốt nhân sinh 



21 

 

 

quan truyền thống của các dân tộc Tây Nguyên nói chung và người Ê-đê nói riêng: tính 

cộng đồng, tính linh thiêng và tính chu kỳ trong cách kiến tạo ý nghĩa sống. 

Tác phẩm của Henri Maitre tuy mang tính dân tộc chí cổ điển, chưa sử dụng các 

khái niệm triết học đương đại, nhưng lại là tài liệu có giá trị khai mở, góp phần đặt nền 

móng cho các nghiên cứu chuyên sâu sau này về nhân sinh quan của các dân tộc thiểu 

số Việt Nam. 

Jacques Dournes với bút danh Dambo trong sách “Populations Montagnardes du 

Sud-Indochinois” (1950), bản dịch của Nguyên Ngọc (2017) với tựa đề “Miền đất huyền 

ảo” [44] là một trong những công trình dân tộc học kinh điển về các tộc người Tây 

Nguyên, đặc biệt là người Jrai và Ê-đê – hai dân tộc có nhiều điểm tương đồng trong tổ 

chức xã hội, tín ngưỡng và thế giới tinh thần. Dournes, với tư cách một nhà dân tộc học 

thực địa, đã sống gắn bó gần hai mươi năm với các cộng đồng Tây Nguyên và để lại một 

kho tư liệu phong phú, trong đó Miền đất huyền ảo là tác phẩm tiêu biểu nhất. 

Dournes không tiếp cận người Jrai - Ê-đê như những chủ thể “nguyên sơ” hay “cận 

văn minh” theo quan điểm thực dân đương thời, mà ông dành cho họ sự tôn trọng sâu 

sắc trong tư cách những chủ thể có đời sống tinh thần giàu tính biểu tượng và chiều sâu 

triết lý. Tác phẩm xoay quanh khái niệm Pötao – người đứng đầu cộng đồng, nhưng 

không đơn thuần là một vị thủ lĩnh chính trị, mà là trung tâm linh thiêng - biểu tượng 

hội tụ giữa con người, thần linh và cộng đồng. Thông qua hình tượng này, Dournes đã 

khám phá một thế giới nhân sinh mang tính tổng thể, nơi mà con người, vũ trụ và thần 

linh không tách rời mà cùng tồn tại trong một cấu trúc linh thiêng - cộng cảm. 

Một trong những đóng góp quan trọng của Miền đất huyền ảo đối với nghiên cứu 

nhân sinh quan là việc làm rõ cách cộng đồng dân tộc tại chỗ ở Tây Nguyên nhìn nhận 

sự sống và cái chết không như hai đối cực, mà là hai trạng thái chuyển hóa tuần hoàn. 

Dournes viết: “Người Thượng không nhìn sự chết như một sự đoạn tuyệt, mà như một 

hành trình nối tiếp… Linh hồn người chết không rời khỏi cộng đồng mà trú ngụ trong 

không gian linh thiêng và tiếp tục can dự vào cuộc sống của người sống” [44, tr., tr. 278]. 

Dưới góc nhìn của ông, cuộc sống của người Ê-đê là một hệ thống hài hòa giữa thực tại 

và siêu hình, giữa thân xác và linh hồn, giữa cộng đồng hữu hình và thế giới vô hình, 

nơi không có sự đối đầu giữa các lực lượng mà là chuỗi chuyển hóa cân bằng. Quan 

điểm này không chỉ thể hiện qua hình tượng Pötao, mà còn lan tỏa trong nghi lễ vòng 



22 

 

 

đời, phong tục tang ma, cách thờ cúng tổ tiên, quan niệm về linh hồn và thế giới sau cái 

chết. 

Miền đất huyền ảo không chỉ là một công trình dân tộc học xuất sắc, mà còn là 

một tài liệu nền tảng giúp tiếp cận chiều sâu nhân sinh quan của người Ê-đê – Jrai nói 

riêng và các dân tộc tại chỗ ở Tây Nguyên nói chung. Những phân tích giàu tính biểu 

tượng và nhân văn của Jacques Dournes đã mở ra một cách hiểu mới về triết lý sống, 

cái chết, quyền lực, cộng đồng và sự linh thiêng, góp phần đặt nền tảng cho những tiếp 

cận nhân sinh quan truyền thống của người Ê-đê. 

Các công trình nghiên cứu về người Ê-đê của các tác giả trong nước sau năm 

1975 ban đầu chỉ tập trung nghiên cứu một cách tổng thể văn hóa của tất cả các tộc 

người ở Tây Nguyên, nhưng càng về sau, các công trình dần đi vào nghiên cứu sâu hơn 

văn hóa của từng tộc người cụ thể, trong đó có văn hóa của người Ê-đê ở Tây Nguyên 

nói chung và người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk nói riêng. Ở nhóm công trình này, chúng tôi 

tiến hành khảo cứu một số công trình tiêu biểu như: 

Công trình “Đại cương về dân tộc Ê-đê, M'nông ở Đắk Lắk” [60] của tập thể tác 

giả Bế Viết Đẳng, Chu Thái Sơn, Vũ Thị Hồng và Vũ Đình Lợi xuất bản năm 1982. 

Công trình này là kết quả nghiên cứu trong khoảng thời gian 4 năm của các tác giả. Họ 

đã thực hiện rất nhiều chuyến điền dã nghiên cứu tại nhiều vùng có người Ê-đê và 

M’nông ở Đắk Lắk. Phần thứ nhất của công trình chủ yếu giới thiệu những đặc điểm địa 

lý, tự nhiên, sự phân bố dân cư và thành phần các tộc người ở tỉnh Đắk Lắk. Bên cạnh 

có đề cập đến nguồn gốc lịch sử và những đặc điểm nhân chủng của người Ê-đê và người 

M'nông là hai tộc người có số lượng dân cư đông hàng đầu ở tỉnh Đắk Lắk thời bấy giờ. 

Phần thứ hai của công trình nghiên cứu về các hoạt động sản xuất, kinh tế và các quan 

hệ xã hội của hai tộc người Ê-đê và M'nông. Đặc biệt phần thứ ba, công trình tập trung 

nghiên cứu vào lĩnh vực văn hoá, với ba chương, chương 1 nghiên cứu về về văn hoá 

vật chất, chương 2 nghiên cứu về văn học nghệ thuật dân gian và đặc biệt chương 3 còn 

lại, là sự nghiên cứu về những nghi lễ trong chu kỳ đời người. Ở phần này, nhóm tác giả 

trình bày riêng lẻ văn hóa truyền thống của từng tộc người cụ thể, nhưng rất tiếc phần 

nghiên cứu về nghi lễ liên quan đến vòng đời người của người Ê-đê trong công trình còn 

sơ lược. Tuy nhiên công trình đã tạo ra một trong những cơ sở quan trọng cho những 



23 

 

 

người nghiên cứu sau như chúng tôi có thêm những kiến thức về quan niệm của người 

Ê-đê về đời người. 

Công trình “Văn hóa cổ truyền Tây Nguyên” [78] của tác giả Lưu Hùng, xuất 

bản năm 1996, là sự nghiên cứu tổng thể về các tộc người ở Tây Nguyên trên ba phương 

diện: môi trường và ứng xử của các dân tộc người Tây Nguyên trong việc tổ chức sản 

xuất đời sống; Tổ chức gia đình và xã hội; Tổ chức sinh hoạt đời sống tinh thần. Có thể 

nói công trình này là thành tựu khắc họa tổng thể văn hóa của các tộc người tại chỗ ở 

Tây Nguyên. Rải rác trong công trình, tác giả đã đề cập ít nhiều đến tổ chức gia đình và 

xã hội và cách thức ứng xử của người Ê-đê, tuy nhiên còn sơ lược nên lượng kiến thức 

về quan niệm nhân sinh của người Ê-đê trong công trình này còn tương đối tản mạn. Và 

cũng do đối tượng nghiên cứu chính của công trình là nền văn hóa của toàn bộ các tộc 

người ở Tây Nguyên, trong đó bao gồm cả người Ê-đê nên phần nghiên cứu về văn hóa 

nói chung và nhân sinh quan nói riêng của riêng người Ê-đê trong công trình này chưa 

có điều kiện nghiên cứu sâu. 

Công trình “Văn hóa xã hội và con người Tây Nguyên” của Nguyễn Tấn Đắc, 

xuất bản năm 2005 [59]. Công trình là sự nghiên cứu tổng thể về văn hóa của các tộc 

người ở Tây Nguyên, trong đó có người Êđê. Nếu như trong công trình “Những mảng 

màu văn hóa Tây Nguyên”, Ngô Đức Thịnh thông qua thế giới quan của người Ê-đê để 

chỉ ra ảnh hưởng của nó đối với cuộc sống của họ ở mức độ chung nhất thì trong công 

trình này, Nguyễn Tấn Đắc chỉ rõ, cuộc sống, thậm chí số mệnh của người Tây Nguyên 

nói chung, người Ê-đê nói riêng bị chi phối mạnh mẽ bởi thần linh: “Hoàn toàn tùy thuộc 

vào ý muốn của thần linh, từ lao động sản xuất, đến ốm đau chết chó, mọi hành động 

việc làm đều phải cầu xin và được thần linh cho phép… Con người muốn tìm sự che 

chở đảm bảo cho cuộc sống của mình nơi thần linh” [59, tr. 102]. Công trình này tiếp 

tục mở rộng bức tranh tổng thể về tổ chức xã hội, đời sống kinh tế và sự chi phối của 

thần linh đối với đời sống người Ê-đê, qua đó gián tiếp phản ánh những nền tảng xã hội 

– văn hóa của nhân sinh quan truyền thống. 

1.2.2. Nghiên cứu về văn hóa, tín ngưỡng, phong tục và hệ giá trị truyền thống của 

người Ê-đê 

Tác phẩm “Người Ê-đê, một xã hội mẫu quyền” [1] của Anne De Hautecloque-

Howe (bản dịch Nguyên Ngọc và Phùng Ngọc Cửu) là công trình dân tộc học có giá trị, 



24 

 

 

cung cấp cái nhìn sâu sắc về cấu trúc xã hội và đời sống tinh thần của người Ê-đê. Được 

thực hiện tại Tây Nguyên vào những năm 1950, nghiên cứu tiếp cận cộng đồng Ê-đê từ 

lăng kính giới và dòng tộc, đặc biệt nhấn mạnh vai trò trung tâm của chế độ mẫu quyền 

trong việc hình thành bản sắc văn hóa truyền thống. 

Một trong những đóng góp quan trọng của công trình là làm rõ mối liên hệ giữa 

cấu trúc xã hội mẫu quyền và hệ thống quan niệm nhân sinh. Theo Howe, trong xã hội 

Ê-đê, phụ nữ giữ vai trò chủ đạo trong sở hữu tài sản, quyết định hôn nhân và thực hành 

nghi lễ tâm linh. Mô hình gia đình mẫu hệ, nhà dài và huyết thống dòng mẹ là nền tảng 

hình thành quan niệm sống gắn với cộng đồng và tổ tiên. Bà nhận định: “Sự bền vững 

của cộng đồng Ê-đê không đến từ tính cá nhân, mà đến từ quan hệ nối kết huyết thống, 

nơi người phụ nữ đóng vai trò vừa là người sinh dưỡng, vừa là người giữ gìn linh hồn 

tổ tiên” [1, tr. 94]. 

Bên cạnh đó, Howe cũng phân tích hệ thống nghi lễ vòng đời – từ sinh đẻ, trưởng 

thành đến tang ma – như sự phản ánh trực tiếp nhân sinh quan: con người không tách 

khỏi cộng đồng, cái chết là sự tiếp nối chứ không kết thúc. “Sự sống là một vòng tuần 

hoàn giữa người sống và tổ tiên, giữa hữu hình và vô hình. Cái chết không phải là sự 

chấm dứt, mà là trở về với thế giới của tổ tiên – nơi linh hồn được bảo vệ và tiếp tục ảnh 

hưởng đến cộng đồng” [1, tr. 117]. 

Với cách tiếp cận nhân học, công trình là tài liệu nền tảng giúp luận án tiếp cận 

nhân sinh quan của người Ê-đê từ chiều sâu văn hóa - xã hội, đồng thời tạo tiền đề để 

đối chiếu với những biến đổi trong bối cảnh hiện đại. 

Ngô Đức Thịnh trong “Những mảng màu văn hóa Tây Nguyên” [143] cho rằng 

theo vũ trụ quan nguyên sơ của người Ê-đê, thế giới phân chia thành ba tầng: tầng trời, 

tầng đất và tầng dưới và ở mỗi tầng đều có những cặp thần ngự trị như Mtao Kơla và 

Hơbia ngự trị ở tầng trời; Mtao Tơlua và Ae ơgơ hăn ở tầng mặt đất và Băngbơda cùng 

Băngdơdung ngự trị ở tầng dưới đất. Ngoài các vị thần cai quản chung ở ba tầng thế giới 

kể trên, trong tâm thức người Ê-đê, ứng với mỗi sự vật, hiện tượng cũng đều có sức 

sống, có hồn, được gọi là yang. Người Ê-đê còn phân chia các yang ra thành yang tốt và 

yang xấu tùy thuộc vào việc các yang làm hại hay phù hộ cho con người, mọi vật có 

yang nên biết vui buồn, bằng lòng hay tức giận. Đối với các yang của các con vật thì có 



25 

 

 

yang mạnh hoặc yang yếu và chúng có thể tạo nên sự hòa hợp hay xung khắc để từ đó 

quyết định sự sinh sôi nảy nở hay tàn lụi của muôn vật. 

Quan niệm vật có yang, tạo nên những giao cảm tinh thần giữa con người và vật, 

nhân cách hóa mọi vật, nó tạo ra những xúc cảm, những tưởng tượng, bay bổng trong 

những sáng tạo nghệ thuật. Mặt khác, nó cũng phong tỏa, vây hãm con người trong trùng 

điệp những hồn vía, ma quỷ, mê tín [143, tr. 103-104]. 

Mặc dù đây không phải là công trình nghiên cứu chuyên sâu về người Ê-đê nhưng 

trên cơ sở nghiên cứu về hệ thống thần linh trong văn hóa dân gian Ê-đê, tác giả cũng 

đã cung cấp những thông tin bổ ích về quan niệm của người Ê-đê về cuộc đời con người. 

Đỗ Hồng Kỳ trong “Văn học dân gian Ê-đê, Mơ Nông” [86] trên cơ sở khái quát 

về tộc người Ê-đê ở các phương diện như địa bàn cư trú và các nhóm tộc người, nguồn 

gốc tộc người; về đời sống vật chất và tinh thần thể hiện qua phương thức lao động như 

săn bắn, hái lượm, sản xuất nương rẫy, nhà cửa và các hình thức cư trú, vũ trụ quan của 

người Ê-đê, các phong tục tập quán… Khía cạnh nhân sinh của người Ê-đê được tác giả 

tiếp cận qua tổ chức đời sống xã hội từ gia đình, dòng họ đến đơn vị cư trú và tổ chức 

xã hội cùng với các đặc điểm của quan hệ xã hội. Qua một số hình thức văn học dân 

gian tiêu biểu như truyện cổ, sử thi, lời nói vần, công trình đã phản ánh khá phong phú 

về đời sống của người Ê-đê từ quan niệm về tự nhiên và xã hội cũng như cách ứng xử 

với môi trường tự nhiên và xã hội đến những mong muốn của họ về một cuộc sống công 

bằng và hạnh phúc, khát vọng chinh phục tự nhiên, triết lý sống, đạo làm người, lý tưởng 

sống, tư tưởng cộng đồng… của người Ê-đê. Có thể nói, mặc dù đây là công trình nghiên 

cứu về người Ê-đê tiếp cận ở góc độ văn học dân gian nhưng lại cung cấp khá đầy đủ 

những vấn đề về quan niệm nhân sinh của người Ê-đê, tuy ở mức độ sơ lược.   

Ngô Đức Thịnh trong “Luật tục Ê-đê (tập quán pháp)” [142] đã khẳng định 

“Luật tục Ê-đê có giá trị về khá nhiều mặt: là nguồn tư liệu quý hiếm để nghiên cứu xã 

hội học tộc người và văn hóa tộc người; là di sản văn hóa độc đáo của dân tộc, là tri thức 

dân gian về quản lý cộng đồng” [142, tr. 41] Trong công trình này, chúng ta có thể tìm 

hiểu các chuẩn mực ứng xử xã hội của người Ê-đê qua hoạt động sản xuất, quan hệ sở 

hữu, tổ chức xã hội, quan hệ cộng đồng, hôn nhân, gia đình, phong tục, lễ nghi… Đặc 

biệt, luật tục cũng chứa đựng vốn tri thức quý báu để người Ê-đê có thể vận dụng trong 

quản lý cộng đồng. “Các tri thức ấy đều được định hình và nêu thành các nguyên tắc 



26 

 

 

nhằm giáo dục, răn đe mọi người, ngăn chặn những hành vi làm thương tổn đến lợi ích 

của người khác và của cộng đồng, hướng con người tới các điều thiện, phù hợp với nhận 

thức và trình độ xã hội đương thời, đảm bảo sự ổn định ở thôn buôn để phát triển” [142, 

tr. 46] 

Đỗ Hồng Kỳ trong “Vai trò của văn hóa truyền thống các tộc người bản địa Tây 

Nguyên đối với sự phát triển bền vững vùng” [87] thông qua sự phân tích của tác giả về 

văn hóa cồng chiêng, vấn đề nhân sinh quan của của người Ê-đê cũng được thể hiện khá 

rõ nét tuy không đầy đủ ở tất cả các khía cạnh. Trong công trình này, tác giả đã khái 

quát các bài chiêng liên quan đến việc thỏa mãn nhu cầu tín ngưỡng của người Ê-đê 

trước hết thể hiện qua nghi lễ vòng đời người bao gồm: bài “chiêng cúng sức khỏe” gồm 

bài Drông Yang để mời tất cả thần linh liên quan đến nghi lễ, những linh hồn của những 

người thân đã khuất về chứng giám, phù hộ cho dân làng tổ chức nghi lễ và bài Ngă 

yang atâo để cúng ông bà và những linh hồn đã khuất đang có trong lúc này đang ngồi 

dự với dân làng trong nghi lễ; bài “chiêng sử dụng trong tang lễ”. Bên cạnh đó còn có 

bài “chiêng cúng lúa rẫy” gọi là ring mdiê cầu mưa thuận gió hòa, xua đuổi côn trùng, 

thú vật phá hoại mùa màng. Trong tâm thức của người Ê-đê, trong thế giới của người 

sống thì chỉ có thầy cúng, thầy bói và tiếng chiêng là giao tiếp được với thần linh. 

Các bài chiêng gắn với nghi lễ được diễn tấu trong lễ thức làm thỏa mãn nhu cầu 

tín ngưỡng của người Tây Nguyên. Tiếng chiêng là chiếc cầu nối giữa con người với 

thế giới thần linh, với linh hồn của những con người trong cộng đồng đã khuất. Tiếng 

chiêng là sợi dây, là “ngôn ngữ tâm linh” gắn kết cộng đồng người sống với thế giới 

siêu nhiên” [87, tr. 101]. 

Công trình này mặc dù không trực tiếp nghiên cứu về nhân sinh quan của người 

Ê-đê nhưng thông qua việc phân tích văn hóa cồng chiêng, tác giả cũng đã cung cấp 

những kiến thức quan trọng về cuộc đời, về cách ứng xử của người Ê-đê với môi trường 

tự nhiên cũng như khát vọng về một cuộc sống an lành, no đủ tuy ở mức độ cơ bản nhất. 

Đó là những kiến thức có tính nền tảng cho chúng tôi trong quá trình triển khai nghiên 

cứu của mình. 

Trương Thị Hiền trong “Luật tục Ê-đê, một nền tư pháp hòa giải, những giá trị 

xã hội và sự biến đổi” [68] tiếp cận các giá trị xã hội của Luật tục Ê-đê. Các giá trị này 

phản ánh mối quan hệ giữa con người với môi trường tự nhiên, trong đó, núi, sông, rừng, 



27 

 

 

đất, nước là những yếu tố quan trọng, được luật tục quy định rõ ràng về sử dụng và bảo 

vệ. Bên cạnh đó, luật tục còn thể hiện các giá trị xã hội trong quản lý cộng đồng, gia 

đình, dòng họ và đời sống tâm linh, đề cao tính trung thực, công bằng, trách nhiệm và 

sự gắn kết giữa lợi ích cá nhân với cộng đồng. Các giá trị này phản ánh khát vọng về 

một xã hội ổn định và lối sống cộng đồng của người Ê-đê. 

1.3. Các công trình nghiên cứu liên quan đến nhân sinh quan và sự biến đổi nhân 

sinh quan của người Ê-đê 

1.3.1. Các nghiên cứu tiếp cận từ giác độ triết học, xã hội học và nhân học văn hóa 

Công trình “Nghi lễ và phong tục các tộc người ở Tây Nguyên” của Viện Nghiên 

cứu Văn hóa [173] tổng hợp nghiên cứu của nhiều tác giả, tập trung vào nhân sinh quan 

của các tộc người Tây Nguyên, trong đó có người Ê-đê, thông qua nghi lễ, phong tục. 

Là công trình của các tác giả tại chỗ, nghiên cứu cung cấp kiến thức đáng tin cậy về 

nhân sinh quan của người Ê-đê. 

Công trình cho thấy hệ thống nghi lễ của các tộc người Tây Nguyên không chỉ là 

hiện tượng văn hóa - tín ngưỡng, mà còn là sự kết tinh của một quan niệm sống mang 

tính toàn diện. Đối với người Ê-đê, các nghi lễ vòng đời - từ sinh nở, trưởng thành, kết 

hôn đến tang ma, lễ bỏ mả, lễ cúng sức khỏe... phản ánh sâu sắc cách cộng đồng nhìn 

nhận con người trong mối tương quan với vũ trụ, thần linh và dòng họ. Nghi lễ không 

đơn thuần là hình thức tín ngưỡng mà còn là cơ chế xác lập bản sắc cá nhân, duy trì trật 

tự xã hội và kết nối giữa người sống với tổ tiên. 

Một đóng góp quan trọng của công trình là làm nổi bật sự liên tục giữa các giai 

đoạn sinh - tử - tái sinh, với niềm tin rằng linh hồn người chết vẫn hiện diện trong cộng 

đồng và cần được chăm sóc thông qua nghi lễ. Tang ma và lễ bỏ mả không chỉ phản ánh 

quan niệm cái chết như sự chuyển tiếp, mà còn khẳng định vai trò cộng đồng trong hành 

trình “tiễn đưa” sinh mệnh về với tổ tiên - một nội dung cốt lõi trong nhân sinh quan 

Tây Nguyên và người Ê-đê. 

Công trình cũng làm rõ tính cộng đồng và sự thiêng liêng trong các quan hệ xã 

hội từ huyết tộc, hôn nhân đến tổ chức làng. Mỗi nghi lễ gắn liền với hệ giá trị đạo đức 

và nhân sinh, trong đó con người luôn hòa quyện với tự nhiên, cộng đồng, tổ tiên và 

thần linh. Nhân sinh quan Ê-đê vì vậy là một hệ tư tưởng đậm tính cộng sinh giữa thực 

tại và tâm linh, giữa cá nhân và cộng đồng, giữa đời sống hữu hạn và thế giới vĩnh hằng. 



28 

 

 

Đây là công trình nền tảng trong tiếp cận nhân sinh quan của các tộc người bản 

địa. Riêng với người Ê-đê, tác phẩm giúp làm rõ cách nghi lễ truyền thống bảo lưu nhân 

sinh quan cổ truyền, đồng thời là cơ sở nhận diện các biến đổi giá trị sống khi cộng đồng 

tiếp xúc với các luồng văn hóa – tín ngưỡng mới hiện nay. 

Trương Bi trong “Lễ hội truyền thống dân tộc Ê-đê” [20] khái quát toàn diện các 

nghi lễ của người Ê-đê, gồm nghi lễ vòng đời (lễ cầu sinh đẻ, lễ đặt tên thổi tai, lễ trưởng 

thành, lễ cúng sức khỏe, lễ cưới, lễ ăn trâu bỏ mả) và nghi lễ nông nghiệp (lễ cúng rẫy, 

lễ cầu mưa, lễ cúng bến nước, lễ cúng thần gió, lễ cúng xóa đói nghèo, lễ ăn cơm mới). 

Trên cơ sở khảo sát thực địa kết hợp tư liệu dân tộc học, tác giả đã phân tích cấu trúc, 

chức năng và ý nghĩa xã hội – tâm linh của các lễ hội, qua đó làm nổi bật quan niệm 

sống gắn với chu kỳ mùa màng, cộng đồng và thế giới siêu nhiên. 

Tác phẩm không chỉ phản ánh một không gian văn hóa đặc sắc, mà còn gián tiếp 

làm rõ nhân sinh quan truyền thống của người Ê-đê, trong đó con người được đặt trong 

mối quan hệ hài hòa với thiên nhiên, cộng đồng dòng tộc và cõi linh thiêng. Lễ hội - với 

tư cách là hình thức diễn xướng tập thể - chính là phương tiện biểu đạt niềm tin, khát 

vọng, và quan niệm về sự sống - cái chết, may rủi, phồn thực và tái sinh. 

Tác phẩm là tài liệu quan trọng góp phần giải mã chiều sâu tư tưởng và đời sống 

tinh thần của người Ê-đê, đặc biệt hữu ích cho việc khảo cứu nhân sinh quan dưới góc 

nhìn văn hóa - triết học. 

Công trình “Lễ hội truyền thống - Bức tranh về đời sống tín ngưỡng của các dân 

tộc thiểu số ở Tây Nguyên” [155] của tác giả Trung Thị Thu Thủy. Trên cơ sở nghiên 

cứu một số nghi lễ, lễ hội liên quan đến hoạt động sản xuất nông nghiệp của các tộc 

người tại chỗ ở Tây Nguyên, trong đó có người Êđê. Trong phần nghiên cứu về các nghi 

lễ, lễ hội liên quan đến vòng đời của các tộc người tại chỗ ở Tây Nguyên, bài viết đã chỉ 

ra: “nghi lễ vòng đời hình thành từ quan niệm về linh hồn người. Tùy theo từng tộc 

người mà quan niệm về linh hồn có sự khác nhau, số lượng linh hồn trong từng con 

người cũng khác nhau. Đó là cái gốc của sự hình thành, tồn tại trong đời sống của mỗi 

con người” [155, tr. 43]. Trên tinh thần đó, tác giả đã dẫn ra một số triết lý nhân sinh, 

điển hình như niềm tin sâu sắc của người Êđê vào sự bất tử của linh hồn, vòng tuần hoàn 

của sự sống, cái chết và tái sinh, cho thấy cái chết không phải là sự chấm dứt mà là một 

giai đoạn chuyển tiếp trong hành trình tồn tại liên tục của con người. 



29 

 

 

Công trình “Lễ hội bỏ mả của người Êđê: Vai trò, giá trị của nó trong đời sống 

cộng đồng” [89] của tác giả Đỗ Hồng Kỳ là sự tiếp cận Lễ hội bỏ mả của người Êđê 

cũng như tín ngưỡng về linh hồn của tộc người này dưới góc nhìn của nhân học tôn giáo, 

nhân học văn hóa.  

Bằng việc khảo sát sâu sắc lễ bỏ mả (Lui mơ sắt) – một trong những nghi lễ quan 

trọng nhất của người Ê-đê - tác giả không chỉ phục dựng lại cấu trúc và chức năng xã 

hội của nghi lễ, mà còn tập trung làm nổi bật hệ thống triết lý nhân sinh tiềm ẩn trong 

đó. Theo tác giả, người Ê-đê quan niệm rằng sau khi chết, linh hồn người đã khuất chưa 

rời khỏi trần thế cho đến khi được cộng đồng chính thức thực hiện lễ bỏ mả. Trong thời 

gian đó, “đồng bào vẫn thường mang cơm canh đặt trên mộ người thân… vì linh hồn 

vẫn quay về với thể xác để ăn cơm canh” [89, tr. 127]. Điều này phản ánh một quan 

niệm nhân sinh chu kỳ và liên tục, trong đó thế giới người sống và người chết luôn có 

sự giao thoa, linh hồn vẫn còn hiện diện và cần được chăm sóc, nuôi dưỡng. 

Tác phẩm cũng trình bày một loạt biểu hiện của triết lý nhân sinh bản địa, như 

quan niệm về “xứ sở của người chết ở phía Tây” - nơi được người Ê-đê linh thiêng hóa 

và kiêng kỵ, bởi đó là chốn linh hồn về tụ hội, không dành cho sinh hoạt đời thường của 

người sống [89, tr. 133]. Những kiêng cữ này không chỉ là quy tắc tín ngưỡng, mà còn 

là biểu hiện của hệ hình tư duy nhân sinh - vũ trụ quan đặc thù, trong đó con người được 

đặt giữa một mạng lưới các mối liên hệ với thiên nhiên, tổ tiên và các thế lực siêu hình. 

Dù thừa nhận có sự thay đổi về hình thức tổ chức lễ bỏ mả trong bối cảnh hiện 

đại, Đỗ Hồng Kỳ khẳng định cốt lõi nhân sinh quan của người Ê-đê vẫn được bảo lưu. 

Tác giả kết luận: “Mặc dù hình thức bỏ mả của người Ê-đê trước đây và ngày nay có 

khác nhau, nhưng quan niệm tâm linh về sự vĩnh hằng của linh hồn, sự trường tồn của 

giống nòi vẫn còn nguyên vẹn” [89, tr. 136]. 

Từ góc nhìn nhân sinh quan, công trình của Đỗ Hồng Kỳ là một tài liệu tham 

chiếu quan trọng, cho thấy nghi lễ bỏ mả không chỉ là một thực hành văn hóa, mà là một 

không gian biểu đạt rõ nét hệ tư tưởng nhân sinh của người Ê-đê: sự tiếp nối giữa các 

thế hệ, mối quan hệ giữa cái sống - cái chết - cái thiêng, và sự gắn bó không đứt đoạn 

giữa cá nhân với cộng đồng trong cả hai thế giới hữu hình và vô hình. 

Công trình “Triết lý nhân sinh trong nghi lễ thờ cúng của người Ê-đê ở thành 

phố Buôn Ma Thuột” [174], tác giả Mai Trọng An Vinh tập trung nghiên cứu chiều sâu 



30 

 

 

triết lý nhân sinh ẩn chứa trong các nghi lễ thờ cúng truyền thống của người Ê-đê. Tác 

giả triển khai phân tích từ góc độ văn hóa - triết học, xem các nghi lễ không chỉ là hoạt 

động tín ngưỡng mang tính tâm linh, mà còn là phương tiện phản ánh quan niệm sống, 

ứng xử với tự nhiên, cộng đồng và thế giới siêu nhiên. 

Công trình đã chỉ ra rằng trong nghi lễ thờ cúng, người Ê-đê gửi gắm những triết 

lý cơ bản về sự hòa hợp giữa con người với vũ trụ, mối quan hệ mật thiết giữa cá nhân 

- gia đình - buôn làng, cũng như khát vọng về sự bình an, no đủ và hạnh phúc. Những 

giá trị này phản ánh rõ nét nền tảng của chế độ mẫu hệ, tính cộng đồng cao và tinh thần 

gắn bó với thiên nhiên - những yếu tố đặc trưng trong nhân sinh quan truyền thống của 

người Ê-đê. “Người Ê-đê duy trì sự sống của mình từ việc khai thác các nguồn lợi từ 

thiên nhiên, cũng như từ rừng là chủ yếu, họ quan niệm rằng mình “ăn rừng” để duy trì 

sự sống. Rừng bao bọc con người,…, không bao giờ họ tự cho mình quyền tàn phá, lãng 

phí rừng, tận diệt muôn thú. Vì đối với tộc người này, những thứ đó không phải là tài 

sản thuộc sở hữu của con người mà được “vay mượn từ thiên nhiên để ăn” nhằm duy trì 

sự sống của mình” [174, tr. 127]. 

Về mặt học thuật, công trình góp phần bổ sung nguồn tư liệu quan trọng để hiểu 

rõ hơn triết lý nhân sinh của người Ê-đê trong mối liên hệ với tín ngưỡng dân gian. Nó 

giúp minh chứng cho luận điểm rằng nhân sinh quan của tộc người không chỉ biểu hiện 

trong ngôn ngữ, sử thi, luật tục, mà còn được thể hiện sinh động trong đời sống nghi lễ, 

qua đó góp phần làm sáng tỏ mối quan hệ giữa nhân sinh quan và văn hóa tín ngưỡng. 

Tuy nhiên, công trình chủ yếu đi sâu vào khía cạnh nghi lễ thờ cúng, chưa phân 

tích rộng hơn đến sự biến đổi của những triết lý ấy trong bối cảnh kinh tế - xã hội đương 

đại. Vì vậy, giá trị của nghiên cứu này thiên về phương diện nhận diện và bảo tồn giá trị 

truyền thống, hơn là giải quyết các vấn đề biến đổi hiện nay. 

Tóm lại, nghiên cứu của Mai Trọng An Vinh là một đóng góp có ý nghĩa trong 

việc hệ thống hóa, lý giải triết lý nhân sinh của người Ê-đê qua lăng kính nghi lễ, đồng 

thời tạo nền tảng tham khảo cho các công trình nghiên cứu tiếp theo về sự biến đổi nhân 

sinh quan của cộng đồng này trong tiến trình hội nhập và phát triển. 

  



31 

 

 

1.3.2. Các nghiên cứu về tác động của hiện đại hóa, đô thị hóa và giao lưu văn hóa 

đến hệ giá trị của người Ê-đê 

Công trình “Đời sống tín ngưỡng tôn giáo của các tộc người ở Tây Nguyên hiện 

nay, một số vấn đề đặt ra” [67] của tác giả Đỗ Lan Hiền. Trong công trình này, Đỗ Lan 

Hiền tiếp cận đời sống tinh thần của các cộng đồng dân tộc Tây Nguyên như một hệ 

thống biểu đạt bản sắc văn hóa đang vận động trong quá trình biến đổi. Tác giả khẳng 

định rằng bản sắc văn hóa không phải là một thực thể bất biến, mà là kết quả của một 

tiến trình lịch sử được kiến tạo và tái tạo qua nhiều thế hệ. Theo đó, các yếu tố như 

phong tục, tập quán, nghi lễ, tín ngưỡng – trong đó có những nội dung liên quan chặt 

chẽ đến nhân sinh quan – luôn phải đối diện với những thay đổi của xã hội hiện đại, dù 

được bảo tồn đến đâu thì “bộ mặt của nó cũng ít nhiều bị thay đổi” [67, tr. 76]. 

Một đóng góp đáng chú ý của công trình là phân tích ý nghĩa nhân sinh trong lễ 

hội đâm trâu - một nghi lễ tiêu biểu có mặt ở nhiều dân tộc Tây Nguyên, trong đó có 

người Ê-đê. Theo Đỗ Lan Hiền, đây không chỉ là một hình thức tế lễ, mà còn là biểu 

tượng tập trung của quan niệm sống, nơi trâu đại diện cho thịnh vượng, sức mạnh, và sự 

kết nối giữa con người với thần linh. “Đâm trâu là lễ tế long trọng nhất trong tất cả các 

nghi lễ của người Tây Nguyên, khơi dậy niềm kiêu hãnh, tự tin của cộng đồng, hay thậm 

chí còn để xua đuổi tà thần đến quấy nhiễu dân làng như thiên tai, dịch bệnh” [67, tr. 

78]. 

Thông qua việc phân tích vai trò của lễ hội như một thiết chế văn hóa – tâm linh, 

công trình cho thấy rõ mối liên hệ giữa nghi lễ truyền thống với hệ thống nhân sinh quan 

bản địa, đồng thời nhận diện những biểu hiện biến đổi của hệ thống đó khi bị đặt trong 

dòng chảy hiện đại hóa, giao thoa tôn giáo và chuyển đổi niềm tin. 

Như vậy, nghiên cứu của Đỗ Lan Hiền là một tài liệu tham khảo quan trọng, góp 

phần cung cấp cơ sở thực tiễn để khảo sát những biến đổi trong thế giới quan và nhân 

sinh quan của người Ê-đê, đặc biệt thông qua sự biến đổi của các thực hành nghi lễ và 

đời sống tín ngưỡng truyền thống. Công trình đồng thời gợi mở cách tiếp cận nhân sinh 

quan không chỉ như một hệ tư tưởng trừu tượng, mà là một quá trình sống động, gắn với 

thực hành văn hóa - tín ngưỡng cụ thể và có khả năng biến chuyển theo bối cảnh xã hội. 

Công trình Sự biến đổi những giá trị xã hội truyền thống của đồng bào các dân 

tộc thiểu số ở Tây Nguyên hiện nay của Nguyễn Ngọc Hòa (chủ biên) [70] là một nghiên 



32 

 

 

cứu tập thể có giá trị tổng hợp, hướng đến nhận diện chiều sâu văn hóa của các cộng 

đồng thiểu số Tây Nguyên nói chung và của người Ê-đê nói chung thông qua lăng kính 

biến đổi xã hội. Thay vì khảo tả đơn lẻ, các tác giả lựa chọn cách tiếp cận hệ thống để 

phân tích các giá trị truyền thống – từ niềm tin, tín ngưỡng, đến quan hệ cộng đồng – 

trong mối liên hệ với thực tiễn chuyển động của đời sống hiện đại. 

Đáng chú ý, tác phẩm không chỉ đề cập đến các biến đổi mang tính lễ nghi hay 

hình thức, mà còn chạm đến cấu trúc giá trị nội tại của đời sống tinh thần - nơi các yếu 

tố cốt lõi của nhân sinh quan như quan niệm về sự sống, cái chết, linh hồn, cộng đồng, 

lòng tri ân và sự gắn bó với buôn làng được khơi lộ qua phân tích lễ hội. Lễ hội, dưới 

góc nhìn của các tác giả, không đơn thuần là hoạt động văn hóa, mà là trường biểu hiện 

của thế giới quan - nhân sinh quan truyền thống, nơi những chuyển biến dù nhỏ cũng 

báo hiệu sự dịch chuyển sâu xa trong hệ tư tưởng của cộng đồng. 

Từ đó, công trình trở thành một tài liệu tham chiếu quan trọng, không chỉ để nhận 

diện quá trình biến đổi các giá trị sống, mà còn để truy tìm các biểu hiện biến đổi nhân 

sinh quan trong bối cảnh hiện đại hóa - toàn cầu hóa đang tác động mạnh mẽ tới các dân 

tộc tại chỗ ở Tây Nguyên nói chung và người Ê-đê nói riêng. 

Các nghiên cứu này không chỉ giúp nhận diện sự biến đổi bề mặt của nghi lễ, mà 

còn gợi mở cách tiếp cận nhân sinh quan như một quá trình sống động, gắn với thực 

hành văn hóa – tín ngưỡng và chịu tác động mạnh mẽ của hiện đại hóa, đô thị hóa và 

toàn cầu hóa. 

1.4. Các công trình nghiên cứu liên quan đến quan điểm và giải pháp phát huy 

những biến đổi tích cực và hạn chế những biến đổi tiêu cực của nhân sinh quan của 

người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk hiện nay 

Liên quan đến vấn đề quan điểm và giải pháp phát phát huy những biến đổi tích 

cực và hạn chế những biến đổi tiêu cực của nhân sinh quan của người Ê-đê ở tỉnh Đắk 

Lắk hiện nay, nghiên cứu sinh khảo cứu các công trình liên quan đến quan điểm, giải 

pháp phát huy văn hóa của đồng bào dân tộc thiểu số nói chung và người Ê-đê nói riêng. 

Trong công trình Những mảng màu văn hóa Tây Nguyên [143], tác giả Ngô Đức 

Thịnh nhận định rằng Tây Nguyên là không gian văn hóa dân gian đặc sắc, giàu bản sắc 

về tín ngưỡng, nghi lễ và tri thức bản địa. Tuy nhiên, ông cũng cảnh báo rằng quá trình 



33 

 

 

phát triển kinh tế thị trường và giao lưu văn hóa hiện đại đang tạo ra những biến đổi sâu 

sắc trong đời sống tinh thần của các tộc người nơi đây, với nguy cơ đứt gãy giữa truyền 

thống và hiện đại, dẫn đến hiện tượng “suy kiệt và trở nên nghèo nàn” về văn hóa. Các 

biểu hiện này không chỉ ảnh hưởng đến thực hành lễ hội hay nghi lễ, mà còn tác động 

đến hệ giá trị sống, quan niệm về con người, cộng đồng và thế giới siêu hình - tức là 

những thành phần cốt lõi của nhân sinh quan. 

Trên cơ sở phân tích đó, tác giả đề xuất một số định hướng bảo tồn văn hóa Tây 

Nguyên trong bối cảnh biến đổi: nâng cao nhận thức về vai trò của văn hóa trong phát 

triển, phát huy tính chủ thể của cộng đồng - đặc biệt là sự tự quản và tự điều chỉnh của 

làng buôn, và kết hợp hài hòa giữa chủ thể bản địa với vai trò hỗ trợ của Nhà nước. “Để 

thực hiện các chương trình phát triển văn hóa thì từ ngân sách, cán bộ đến các thiết chế 

văn hóa đều là của Nhà nước, do vậy cái văn hóa mà chúng ta đang làm thường là mang 

dấu ấn “văn hóa nhà nước”. Bây giờ chúng ta… coi văn hóa phải là hoạt động tự thân 

của nhân dân, nhân dân là chủ thể thực hiện và hưởng thụ các giá trị văn hóa, dưới sự 

định hướng của Nhà nước” [143, tr. 478] Những khuyến nghị này có ý nghĩa định hướng 

quan trọng trong việc xây dựng giải pháp gìn giữ và phát huy những giá trị nhân sinh 

truyền thống, hướng tới phát triển bền vững cả về văn hóa lẫn con người ở Tây Nguyên. 

Trong công trình Tín ngưỡng và tôn giáo dân tộc Bahnar, Jrai [172], tác giả 

Nguyễn Thị Kim Vân đã hệ thống hóa đời sống tín ngưỡng – tôn giáo truyền thống của 

hai dân tộc thiểu số tiêu biểu ở Tây Nguyên, đồng thời phân tích thực trạng biến đổi do 

tác động của các yếu tố hiện đại như sự lan rộng của đạo Tin Lành, thay đổi dân cư, 

cũng như chính sách tín ngưỡng – tôn giáo của Nhà nước. Tác giả cảnh báo rằng quá 

trình biến đổi này đang đặt tín ngưỡng bản địa trước nguy cơ mai một, kéo theo sự đứt 

gãy của các giá trị tinh thần truyền thống. 

Mặc dù không trực tiếp bàn về nhân sinh quan, nhưng công trình cho thấy rõ mối 

liên hệ giữa biến đổi tín ngưỡng và sự thay đổi trong cách con người nhìn nhận về sự 

sống, cái chết, cộng đồng và linh hồn - những yếu tố cốt lõi cấu thành nhân sinh quan. 

Từ đó, tác giả đề xuất cần có các giải pháp chính sách linh hoạt, kết hợp giữa bảo tồn 

giá trị tín ngưỡng truyền thống với việc thích ứng trước tác động của tôn giáo ngoại 

nhập. Đây là những gợi ý quan trọng cho việc xây dựng hệ thống giải pháp bảo vệ nhân 

sinh quan bản địa trong bối cảnh Tây Nguyên nói chung và người Ê-đê nói riêng đang 



34 

 

 

chịu nhiều áp lực từ quá trình chuyển đổi văn hóa - tôn giáo. “Đối với tín ngưỡng cổ 

truyền của các dân tộc tại chỗ, các nhà quản lý cần tôn trọng, phát huy những yếu tố tích 

cực như các lễ hội, những quy định nhằm bảo vệ cộng đồng, bảo vệ rừng, nguồn nước, 

môi trường… tức là bảo vệ không gian sinh tồn của văn hóa truyền thống nhưng cũng 

tìm cách ngăn chặn những vấn đề tiêu cực…” [172, tr. 321 – 322]. 

Trong công trình Những hiện tượng tôn giáo mới ở một số dân tộc thiểu số tại chỗ 

vùng Tây Nguyên hiện nay [106], tác giả Nguyễn Văn Minh tập trung phân tích sự xuất 

hiện và lan rộng của các hiện tượng tôn giáo mới trong các cộng đồng dân tộc thiểu số 

tại chỗ, qua đó làm rõ tác động của chúng đối với đời sống tín ngưỡng - văn hóa bản 

địa. Trên cơ sở hệ thống hóa các khái niệm như “tôn giáo mới”, “tà giáo”, “đạo lạ”…, 

tác giả chỉ ra rằng một số tôn giáo mới mang tính cực đoan hoặc bị lợi dụng về chính trị 

đã gây xáo trộn nghiêm trọng trong cộng đồng, làm thay đổi cơ cấu niềm tin, phá vỡ 

mối liên kết giữa các thế hệ và đe dọa các giá trị truyền thống vốn là nền tảng tinh thần 

của người dân bản địa. 

Dù không đề cập trực tiếp đến khái niệm nhân sinh quan, nhưng công trình đã góp 

phần cho thấy tín ngưỡng truyền thống không chỉ là yếu tố văn hóa, mà còn là nơi lưu 

giữ hệ thống quan niệm về con người, cuộc sống, cái chết, tổ tiên và cộng đồng. Tác giả 

khuyến nghị cần thực hiện đồng thời hai định hướng: kiên quyết đấu tranh với các biểu 

hiện tôn giáo cực đoan trái pháp luật, và song song đó là khôi phục, bảo tồn và phát huy 

các giá trị văn hóa - tín ngưỡng truyền thống để củng cố bản sắc, ổn định đời sống tinh 

thần, tạo nền tảng phát triển bền vững cho các dân tộc thiểu số vùng Tây Nguyên. 

Những gợi mở từ công trình này có ý nghĩa thiết thực trong việc đề xuất giải pháp 

giữ gìn nhân sinh quan truyền thống của người Ê-đê, đặc biệt trong bối cảnh cộng đồng 

này cũng đang đối diện với sự thay đổi nhanh chóng về cấu trúc niềm tin và thực hành 

nghi lễ. 

Trong luận án tiến sĩ Tín ngưỡng của người Ba Na (huyện Kông Chro, tỉnh Gia 

Lai) [155], Trung Thị Thu Thủy đã hệ thống hóa đời sống tín ngưỡng truyền thống của 

người Ba Na dưới góc nhìn lý luận, trong đó làm rõ thế giới quan đa thần, hệ thống thần 

linh và niềm tin gắn liền với các thực hành nghi lễ. Bên cạnh đó, tác giả cũng khảo sát 

quá trình biến đổi tín ngưỡng trong bối cảnh hiện đại, từ đó chỉ ra những tác động tiêu 

cực đến hệ giá trị truyền thống và bản sắc văn hóa cộng đồng. 



35 

 

 

Trên cơ sở đó, luận án đề xuất một số giải pháp bảo tồn và phát huy các giá trị kết 

tinh trong đời sống tín ngưỡng, trong đó nhấn mạnh đến vai trò của giáo dục văn hóa 

dân tộc, sự chủ động của cộng đồng, cũng như việc lựa chọn, tiếp biến những yếu tố văn 

hóa mới một cách có chọn lọc. Theo tác giả, bảo tồn tín ngưỡng không chỉ là gìn giữ 

nghi lễ bề nổi mà là bảo vệ nền tảng tinh thần - đạo lý - nhân sinh quan truyền thống của 

người Ba Na, góp phần duy trì thuần phong mỹ tục và đảm bảo sự hài hòa giữa bảo tồn 

và phát triển trong thời kỳ hội nhập. “Bên cạnh tạo điều kiện thuận lợi cho họ thực hành 

văn hóa, thực hành những nghi lễ truyền thống còn cần có thái độ đánh giá cao đối với 

những tín ngưỡng truyền thống của họ, đối với những nghi lễ đậm giá trị nhân văn của 

họ” [155, tr. 155]. 

Mặc dù nghiên cứu không trực tiếp bàn về nhân sinh quan, nhưng các giải pháp 

của luận án cho thấy rõ định hướng giữ gìn hệ thống quan niệm sống, niềm tin cộng 

đồng và mối quan hệ giữa con người với thế giới siêu hình - những yếu tố tương đồng 

về mặt cấu trúc tư tưởng với nhân sinh quan của các dân tộc Tây Nguyên nói chung và 

người Ê-đê nói riêng. 

Tác giả Đỗ Hồng Kỳ trong công trình “Vai trò của văn hóa truyền thống các tộc 

người bản địa Tây Nguyên đối với sự phát triển bền vững vùng” [87] đã dành một phần 

lớn dung lượng để bàn về văn hóa truyền thống và các giá trị của văn hóa truyền thống 

trong đời sống dân tộc Ê-đê. Bên cạnh đó, tác giả cũng chỉ ra rằng, trong dòng chảy 

chung của sự phát triển kinh tế - xã hội ở Việt Nam hiện nay, văn hóa truyền thống các 

dân tộc thiểu số ở Tây Nguyên nói chung và của dân tộc Ê-đê nói riêng chịu sự tác động 

của đường lối, chủ trương của Đảng và chính sách, pháp luật của Nhà nước; tác động 

của môi trường và phương thức canh tác; tác động của hiện tượng di dân và phát triển 

kinh tế; của kinh tế thị trường và của các tôn giáo mới và văn hóa ngoại lai dẫn đến sự 

biến đổi của văn hóa truyền thống của các cộng đồng dân tộc thiểu số ở Tây Nguyên nói 

chung và của dân tộc Ê-đê nói riêng. Trên cơ sở đó, tác giả đã đề xuất các kiến nghị và 

giải pháp bảo tồn, phát huy các giá trị văn hóa truyền thống góp phần vào việc phát triển 

bền vững của các dân tộc thiểu số ở Tây Nguyên nói chung và cộng đồng dân tộc Ê-đê 

nói riêng. Chẳng hạn, giải pháp đối với bảo tồn Luật tục: “Các cơ quan chức năng các 

tỉnh Tây Nguyên cần tổng hợp những vụ kiện tụng ở các vùng đồng bào xảy ra trong 

vòng 5 năm trở lại đây để xem tỷ lệ phân xử của luật tục và xét xử theo luật pháp Nhà 



36 

 

 

nước diễn biến theo đồ thị nào… Qua đó sẽ thấy được luật tục và pháp luật quốc gia 

đóng vai trò thế nào trong đời sống của tộc người Tây Nguyên. Trên cơ sở đó, chính 

quyền các cấp ở địa phương sẽ có những điều chỉnh phương hướng làm việc giúp cho 

cán bộ cơ sở tránh được cách làm việc máy móc, rập khuôn, không phù hợp với diễn 

biến của thực tế cuộc sống” [87, tr. 276 – 277]. 

Một trong những nhiệm vụ của luận án là đề xuất một số giải pháp đối với việc 

phát huy các biến đổi tích cực, hạn chế những biến đổi tiêu cực trong nhân sinh quan 

của người Ê-đê ở Đắk Lắk, chính vì vậy, chúng tôi tiến hành khảo cứu các công trình 

bàn về các khuyến nghị, giải pháp bảo tồn, phát huy các giá trị văn hóa của người Ê-đê, 

trong đó có các giá trị nhân sinh. Về vấn đề này, nghiên cứu sinh đã thu nhận được một 

số công trình có ý nghĩa. 

Trong công trình Lễ hội truyền thống dân tộc Ê-đê [20], tác giả Trương Bi không 

chỉ dừng lại ở việc khảo sát, mô tả hệ thống lễ hội, mà còn cảnh báo về nguy cơ mai một 

các phong tục, tập quán và hoạt động nghi lễ - lễ hội trong bối cảnh xây dựng vùng kinh 

tế mới, kinh tế thị trường và các tác động hiện đại hóa. 

Trước thực trạng đó, tác giả đề xuất cần có giải pháp bảo tồn và phát huy các giá 

trị văn hóa Ê-đê, trong đó nhấn mạnh vai trò của cộng đồng làng buôn, gia đình mẫu hệ 

và các thế hệ truyền nhân trong việc giữ gìn không gian lễ hội truyền thống. Các giải 

pháp cũng bao gồm việc lồng ghép lễ hội vào đời sống hiện đại một cách thích nghi, 

tăng cường giáo dục văn hóa dân tộc trong cộng đồng, và sự phối hợp giữa cơ sở và 

chính quyền trong bảo tồn văn hóa phi vật thể. [20, tr. 119]. 

Mặc dù không trực tiếp sử dụng khái niệm “nhân sinh quan”, nhưng công trình cho 

thấy rõ rằng nghi lễ - lễ hội truyền thống chính là nơi biểu hiện tập trung các giá trị nhân 

sinh cốt lõi của người Ê-đê, như niềm tin vào thần linh - tổ tiên, mối quan hệ hài hòa 

giữa con người và tự nhiên, sự gắn kết cộng đồng, và quan niệm chu kỳ sống - chết. Do 

đó, các giải pháp mà tác giả đề xuất cũng chính là nền tảng để duy trì và phát huy chiều 

sâu nhân sinh quan Ê-đê trong điều kiện mới. 

Tác giả Hà Đình Thành trong “Cộng đồng dân tộc Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk hiện nay” 

[137] tập trung nghiên cứu các biến đổi toàn diện của người Ê-đê trong bối cảnh hiện 

đại, từ cấu trúc gia đình, mô hình làng buôn đến tín ngưỡng, lễ hội và quan hệ xã hội. 

Tác giả nhận định rằng quá trình công nghiệp hóa, đô thị hóa, cùng với ảnh hưởng từ 



37 

 

 

các tôn giáo mới và truyền thông đại chúng đang tạo ra những thay đổi sâu sắc, thậm 

chí làm suy giảm vai trò của các thiết chế truyền thống – nơi từng là không gian biểu 

đạt nhân sinh quan cộng đồng. 

Từ thực trạng đó, tác giả đề xuất một số nhóm giải pháp nhằm bảo tồn và phát huy 

giá trị văn hóa Ê-đê, trong đó có những nội dung liên quan chặt chẽ đến duy trì chiều 

sâu nhân sinh quan bản địa. Trước hết, ông nhấn mạnh vai trò trung tâm của gia đình 

mẫu hệ và thiết chế làng buôn như hai không gian giữ gìn bản sắc và truyền tải quan 

niệm sống truyền thống, từ đó khuyến nghị cần có chính sách hỗ trợ cộng đồng phát huy 

tính tự chủ, tự quản văn hóa tại chỗ. Đồng thời, tác giả cũng đề xuất tăng cường giáo 

dục văn hóa dân tộc trong thanh thiếu niên Ê-đê, coi đó là chìa khóa để duy trì bản sắc 

trong bối cảnh hội nhập. 

Ngoài ra, công trình cũng nhấn mạnh đến việc phát huy giá trị của nghi lễ, tín 

ngưỡng cổ truyền như một phương thức không chỉ phục dựng văn hóa mà còn khơi dậy 

niềm tin, triết lý sống và bản lĩnh cộng đồng. Những giải pháp mang tính văn hóa - xã 

hội này, tuy không trực tiếp đề cập đến khái niệm “nhân sinh quan”, nhưng rõ ràng góp 

phần duy trì hệ thống quan niệm về con người, cộng đồng, tổ tiên và thế giới thiêng vốn 

là trụ cột tinh thần của người Ê-đê. 

Trong công trình Nghi lễ - Lễ hội của người Chăm và người Ê-đê, [41] hai tác giả 

Ngô Văn Doanh và Trương Bi đã phác họa một cách hệ thống và toàn diện bức tranh 

nghi lễ - lễ hội truyền thống của dân tộc Chăm và dân tộc Ê-đê. Đối với người Ê-đê, các 

tác giả đã làm rõ vai trò của các nghi lễ gắn với vòng đời người, chu kỳ sản xuất nông 

nghiệp, cùng các lễ hội truyền thống như lễ cúng bến nước, lễ mừng nhà mới, lễ đón 

năm mới... như là biểu hiện sinh động của đời sống tín ngưỡng và tâm thức cộng đồng. 

Tuy nhiên, trước những biến đổi sâu sắc của đời sống xã hội hiện đại, đặc biệt là 

sự xâm nhập của lối sống thực dụng, tác động của kinh tế thị trường và quá trình giao 

thoa văn hóa ngày càng mạnh mẽ, các tác giả đã cảnh báo về nguy cơ mai một, thậm chí 

biến mất của các nghi lễ - lễ hội truyền thống của người Ê-đê. Trước thực trạng đó, các 

tác giả đề xuất một số giải pháp nhằm bảo tồn và phát huy giá trị văn hóa của nghi lễ - 

lễ hội, với mục tiêu khẳng định vai trò của chúng như một “hàng rào bảo vệ” bản sắc 

văn hóa dân tộc Ê-đê trong quá trình hội nhập và phát triển. 



38 

 

 

Các giải pháp tập trung vào việc nâng cao nhận thức của cộng đồng người Ê-đê về 

giá trị văn hóa - tinh thần của nghi lễ - lễ hội; đẩy mạnh công tác giáo dục truyền thống 

trong gia đình, nhà trường và cộng đồng; huy động sự tham gia tích cực của các tổ chức 

chính trị - xã hội và chính quyền địa phương trong việc gìn giữ, phục dựng, tổ chức lại 

các lễ hội truyền thống theo đúng bản sắc văn hóa; đồng thời kết hợp các hoạt động bảo 

tồn với phát triển du lịch văn hóa một cách bền vững, tránh thương mại hóa và làm biến 

dạng bản chất nghi lễ. “Thường xuyên tổ chức, giáo dục và khơi dậy niềm tự hào, trân 

trọng các giá trị văn hóa truyền thống trong cộng đồng, nhất là trong con em đồng bào 

dân tộc Ê-đê, giúp họ hiểu được những giá trị văn hóa đích thực của dân tộc mình trong 

quá trình giao lưu, hội nhập và phát triển văn hóa cộng đồng” [41, tr. 522]. 

Những giải pháp này mang ý nghĩa thiết thực trong việc bảo vệ và phát huy di sản 

văn hóa phi vật thể của người Ê-đê, góp phần củng cố bản sắc dân tộc trong bối cảnh 

văn hóa truyền thống đang chịu nhiều sức ép từ các yếu tố ngoại lai và sự biến đổi nội 

sinh của chính cộng đồng. 

Tác giả Đặng Hoài Giang trong “Biến đổi không gian văn hóa buôn làng Ê-đê ở 

Buôn Ma Thuột từ sau 1975 đến nay” [63] đã phân tích sâu sắc sự thay đổi của không 

gian sinh hoạt tín ngưỡng truyền thống của người Ê-đê trong bối cảnh đô thị hóa nhanh 

chóng và tác động của kinh tế thị trường tại thành phố Buôn Ma Thuột, tỉnh Đắk Lắk. 

Nghiên cứu chỉ rõ quá trình này đã dẫn đến sự biến đổi căn bản, thậm chí là nguy cơ suy 

giảm nghiêm trọng các lễ hội truyền thống - những yếu tố cốt lõi trong đời sống tín 

ngưỡng và văn hóa cộng đồng Ê-đê. Sự xáo trộn không gian văn hóa buôn làng truyền 

thống đã đặt ra thách thức lớn đối với việc duy trì và phát huy các giá trị văn hóa đặc 

trưng của dân tộc. 

Trước thực trạng đó, nhu cầu bảo tồn và phát triển bền vững văn hóa truyền thống 

của người Ê-đê, đặc biệt trong môi trường đô thị hiện đại, trở nên cấp thiết và mang tính 

chiến lược. Trên cơ sở các phân tích thực tiễn, tác giả đã đề xuất một loạt giải pháp mang 

tính toàn diện và khả thi như “Thay đổi nhận thức về vai trò của không gian buôn làng 

đối với việc bảo tồn, phát huy vốn văn hóa truyền thống của các tộc người Tây Nguyên”; 

“Thay đổi nhận thức về vai trò của du lịch cộng đồng trong phát triển kinh tế và bảo tồn 

vốn văn hóa địa phương” [63, tr. 229 - 230]; “Tham vấn quan điểm của giới khoa học 

và thúc đẩy sự tham gia của người dân vào quá trình thiết kế, triển khai chính sách” [63, 



39 

 

 

tr. 231] nhằm bảo tồn không gian văn hóa truyền thống, đồng thời phát huy các giá trị 

tinh thần và văn hóa đặc trưng của cộng đồng người Ê-đê tại Buôn Ma Thuột. 

Các giải pháp này không chỉ hướng tới duy trì sự sống còn của các nghi lễ, lễ hội 

truyền thống mà còn thúc đẩy sự kết hợp hài hòa giữa truyền thống văn hóa và điều kiện 

phát triển xã hội hiện đại, góp phần xây dựng một cộng đồng Ê-đê phát triển bền vững, 

khỏe mạnh về cả vật chất lẫn tinh thần. Đây là hướng đi cần thiết để đảm bảo sự trường 

tồn của bản sắc văn hóa Ê-đê trước những biến động xã hội và kinh tế ngày càng sâu 

rộng. 

Trong công trình Văn hóa Ê-đê - Truyền thống và biến đổi [69], Nguyễn Ngọc Hòa 

tập trung khái quát bức tranh toàn diện về văn hóa truyền thống của người Ê-đê và những 

biến đổi sâu sắc trong bối cảnh phát triển kinh tế – xã hội ở Tây Nguyên. Tác giả đặc 

biệt nhấn mạnh đến các nguy cơ suy giảm bản sắc, đồng hóa văn hóa và mất cân bằng 

trong hệ giá trị truyền thống, từ đó cảnh báo về sự tổn thương tiềm ẩn trong tính đa dạng 

văn hóa của vùng. 

Trên cơ sở nhận diện các biểu hiện tiêu cực trong biến đổi văn hóa, tác giả đề xuất 

một hệ giải pháp kép, vừa nhằm bảo tồn các giá trị cốt lõi của văn hóa Ê-đê, vừa phát 

huy vai trò của văn hóa như nền tảng tinh thần và động lực phát triển trong thời kỳ toàn 

cầu hóa, công nghiệp hóa, hiện đại hóa. Trong đó, trọng tâm của các giải pháp là khơi 

dậy tính chủ thể văn hóa trong cộng đồng Ê-đê, duy trì các hình thức truyền thống như 

lễ hội, tín ngưỡng, ngôn ngữ, gia đình mẫu hệ và luật tục, đồng thời tích hợp yếu tố hiện 

đại một cách chọn lọc, phù hợp với đặc điểm nội sinh. 

Mặc dù không trực tiếp sử dụng thuật ngữ “nhân sinh quan”, song những đề xuất 

của tác giả thực chất hướng tới bảo vệ và phát triển hệ thống quan niệm sống, giá trị 

sống và bản lĩnh văn hóa của người Ê-đê, góp phần gìn giữ chiều sâu tinh thần trong 

điều kiện biến động hiện nay như: “Nâng cao năng lực lãnh đạo của hệ thống chính trị 

cơ sở đáp ứng với nhiệm vụ phát triển kinh tế - xã hội và xây dựng nền văn hóa tiên tiến, 

đậm đà bản sắc dân tộc” [69, tr. 143]; “Kế thừa và phát huy những giá trị tốt đẹp, hợp 

lý của luật tục Ê-đê để nhằm góp phần quản lý tốt cộng đồng buôn làng và phát triển 

nông thôn” [69, tr. 146]; “Xây dựng môi trường văn hóa lành mạnh mang đậm sắc thái 

Ê-đê trong từng buôn làng, kế thừa và phát huy những giá trị truyền thống tốt đẹp trong 



40 

 

 

quan hệ cộng đồng buôn làng, gia đình - dòng họ, phát huy tinh thần dân chủ, bình đẳng 

bác ái” [69, tr. 158]. 

Trong công trình “Triết lý nhân sinh trong nghi lễ thờ cúng của người Ê-đê ở thành 

phố Buôn Ma Thuột” [174], tác giả Mai Trọng An Vinh đã tập trung phân tích những 

nội dung cơ bản, giá trị đặc trưng cũng như các hạn chế của triết lý nhân sinh được thể 

hiện thông qua nghi lễ thờ cúng trong đời sống tín ngưỡng của người Ê-đê tại môi trường 

đô thị. Trên cơ sở đó, tác giả đã đề xuất một số giải pháp định hướng nhằm phát huy 

những giá trị tích cực và từng bước khắc phục các mặt còn hạn chế trong hoạt động tín 

ngưỡng nói chung và nghi lễ thờ cúng nói riêng của người Ê-đê ở thành phố Buôn Ma 

Thuột. 

Cụ thể, tác giả kiến nghị các nhóm giải pháp trọng tâm như: (1) nâng cao dân trí 

và nhận thức văn hóa cho cộng đồng người Ê-đê, từ đó phát huy vai trò chủ thể, tính chủ 

động và tinh thần tự lực trong việc bảo tồn, duy trì và phát triển các giá trị văn hóa truyền 

thống: “Đảng và Nhà nước cần tiếp tục đẩy mạnh hơn nữa công tác xóa mù chữ, tuyên 

truyền, vận động các bậc cha mẹ người Ê-đê cho con em mình đến trường đi học” [174, 

tr. 162]; (2) thúc đẩy phát triển kinh tế - xã hội trong vùng đồng bào Ê-đê, coi đây là nền 

tảng vật chất quan trọng để bảo đảm cho đời sống văn hóa - tín ngưỡng được thực hành 

ổn định và bền vững; (3) tăng cường các biện pháp bảo tồn và phát huy giá trị văn hóa 

truyền thống của người Ê-đê, đặc biệt là những giá trị mang tính triết lý nhân sinh trong 

nghi lễ thờ cúng, nhằm góp phần khẳng định và lan tỏa bản sắc văn hóa trong bối cảnh 

hiện đại. 

Các giải pháp mà tác giả đề xuất có ý nghĩa thiết thực không chỉ đối với việc bảo 

tồn di sản văn hóa phi vật thể của cộng đồng người Ê-đê tại đô thị, mà còn góp phần 

định hướng xây dựng một cộng đồng dân tộc phát triển bền vững, hài hòa giữa truyền 

thống và hiện đại, giữa bản sắc văn hóa dân tộc với yêu cầu của thời kỳ hội nhập. 

1.5. Giá trị của các công trình nghiên cứu và những vấn đề đặt ra cần tiếp tục 

nghiên cứu, làm sáng tỏ thêm 

1.5.1. Giá trị của các công trình nghiên cứu 

Việc khảo cứu các công trình trong và ngoài nước liên quan đến nhân sinh quan 

và sự biến đổi nhân sinh quan, đặc biệt đối với cộng đồng Ê-đê tại Đắk Lắk, cho thấy 



41 

 

 

đây là nguồn tham chiếu quan trọng, vừa định hướng cơ sở lý luận, vừa gợi mở phương 

pháp tiếp cận cho luận án. 

Thứ nhất, các nghiên cứu lý luận chung về nhân sinh quan và về người Ê-đê đã 

cung cấp nhiều kết quả giá trị: 

Một là, một số công trình làm rõ nội hàm khái niệm nhân sinh quan, vai trò và 

chức năng của nó đối với đời sống tinh thần, từ đó tạo cơ sở để luận án kế thừa trong 

việc xác định khái niệm trung tâm. 

Hai là, các khảo cứu về tục ngữ, ca dao, truyện cổ, lễ hội, luật tục… của người 

Việt và các dân tộc thiểu số chỉ ra rằng nhân sinh quan truyền thống là một hệ hình tư 

duy gắn với môi trường cư trú, nghề nghiệp, tổ chức xã hội và tín ngưỡng. Nhờ vậy, 

luận án định hướng tiếp cận nhân sinh quan không như một học thuyết trừu tượng, mà 

như một cấu trúc ý nghĩa thể hiện trong thực hành văn hóa thường ngày – đặc biệt thích 

hợp cho nghiên cứu cộng đồng Ê-đê. 

Ba là, các công trình dân tộc học và nhân học thực địa của Henri Maitre, Jacques 

Dournes, Anne de Hautecloque-Howe, Đỗ Hồng Kỳ, Trương Bi… cung cấp tư liệu 

phong phú về nghi lễ vòng đời, hệ thống thần linh, quan niệm về linh hồn và cộng đồng, 

giúp nhận diện những thành tố cơ bản trong nhân sinh quan Ê-đê. 

Thứ hai, các công trình nghiên cứu về sự biến đổi nhân sinh quan Ê-đê chủ yếu 

tiếp cận tín ngưỡng, tôn giáo và nghi lễ truyền thống từ các góc nhìn nhân học, văn hóa 

học và tôn giáo học. Tuy không sử dụng trực tiếp khái niệm “nhân sinh quan”, nhưng 

những nghiên cứu này đã phản ánh cách người Ê-đê nhìn nhận con người và cuộc sống 

- các trụ cột cấu thành nhân sinh quan. Nhờ đó: 

Một là, có thể thấy rõ cấu trúc nhân sinh quan truyền thống như một chỉnh thể gắn 

kết giữa con người – tổ tiên – thần linh, giữa cá nhân – cộng đồng – vũ trụ. 

Hai là, cung cấp tư liệu để nhận diện biểu hiện của sự biến đổi trong bối cảnh hiện 

nay: lễ hội bị mai một, không gian tâm linh thu hẹp, nghi lễ vòng đời giản lược hoặc 

thay thế… Những hiện tượng này không chỉ là thay đổi hình thức văn hóa, mà còn là 

chỉ báo cho sự chuyển biến trong cách người Ê-đê quan niệm về sự sống – cái chết, cội 

nguồn – tương lai, và vị trí bản thân trong cộng đồng. Đây là cơ sở thực tiễn quan trọng 

để luận án kế thừa khi khảo sát thực trạng ở chương 3. 



42 

 

 

Thứ ba, các công trình bàn về quan điểm và giải pháp bảo tồn giá trị văn hóa truyền 

thống đã gián tiếp đề cập đến việc giữ gìn và phát huy những nhân tố tích cực trong nhân 

sinh quan Ê-đê. Chúng tiếp cận từ nhiều hướng như văn hóa học, xã hội học, nhân học 

và tôn giáo học, đóng góp vào việc định hình tư duy bảo vệ các giá trị nền tảng của cộng 

đồng dân tộc thiểu số Tây Nguyên. Tuy vậy, hầu hết các nghiên cứu mới dừng lại ở mức 

nhận diện hiện tượng hoặc đề xuất giải pháp riêng lẻ, thiếu hệ thống tiêu chí đánh giá rõ 

ràng đâu là nhân tố nhân sinh tích cực cần phát huy, đâu là biểu hiện lệch chuẩn cần 

điều chỉnh. Đồng thời, chưa có công trình nào xây dựng một khung lý luận thống nhất 

định hướng cho sự biến đổi nhân sinh quan trong giai đoạn hiện nay. 

Từ những khoảng trống này, luận án khẳng định sự cần thiết phải kế thừa có chọn 

lọc kết quả của các nghiên cứu trước, đồng thời vận dụng phương pháp luận duy vật 

biện chứng và duy vật lịch sử của chủ nghĩa Mác - Lênin để xác lập hệ tiêu chí đánh giá, 

định hướng giá trị. Đây sẽ là cơ sở khoa học để đề xuất các quan điểm và giải pháp khả 

thi nhằm bảo tồn, phát huy chiều sâu nhân sinh của người Ê-đê theo hướng hài hòa giữa 

truyền thống và hiện đại, được trình bày cụ thể trong chương 4. 

1.5.2. Những vấn đề đặt ra mà luận án cần tiếp tục nghiên cứu 

Các công trình đã được khảo cứu trong chương tổng quan cung cấp nhiều giá trị 

tham khảo về lý luận và thực tiễn. Tuy nhiên, vẫn còn những khoảng trống nhất định mà 

luận án cần kế thừa và làm rõ hơn. Cụ thể: 

Thứ nhất, về khái niệm nhân sinh quan của người Ê-đê: 

Các công trình trước chưa đưa ra khái niệm đầy đủ, hệ thống về nhân sinh quan 

của người Ê-đê, cũng như chưa phân tích rõ nội hàm “sự biến đổi nhân sinh quan” trong 

bối cảnh hiện nay. Vì vậy, luận án cần làm rõ khái niệm nhân sinh quan nói chung, nhân 

sinh quan của người Ê-đê nói riêng, đồng thời xác định những đặc điểm cấu thành hệ 

giá trị nhân sinh Ê-đê như: quan niệm về cuộc sống, khát vọng hạnh phúc, sự trân trọng 

và lòng biết ơn đối với tổ tiên, thần linh và cộng đồng. 

Thứ hai, về tác động của hội nhập và bối cảnh kinh tế – xã hội: 

Các nghiên cứu trước mới dừng lại ở việc mô tả sự thay đổi trong nghi lễ, tín 

ngưỡng và lối sống, chưa lý giải sâu cơ chế tác động từ công nghiệp hóa, đô thị hóa, 

toàn cầu hóa và tiếp biến văn hóa. Luận án cần chỉ ra mối liên hệ biện chứng giữa sự 



43 

 

 

thay đổi của điều kiện tồn tại xã hội (kinh tế, xã hội, chính sách, giao lưu văn hóa) với 

sự biến đổi nhân sinh quan của người Ê-đê, theo tinh thần duy vật lịch sử. 

Thứ ba, về xu hướng biến đổi tích cực và tiêu cực: 

Các công trình đã nhận diện một số hiện tượng như sự mai một lễ hội, giản lược 

nghi lễ vòng đời hay sự gia tăng lối sống thực dụng, nhưng chưa khái quát thành xu 

hướng. Luận án sẽ phân tích hai chiều hướng: 

Chiều hướng tích cực: tiếp thu giá trị mới, nâng cao ý thức cá nhân, mở rộng giao 

tiếp xã hội, khát vọng vươn lên. 

Chiều hướng tiêu cực: đứt gãy giá trị truyền thống, suy giảm tính cộng đồng, thực 

dụng hóa đời sống, nguy cơ khủng hoảng bản sắc. 

Từ đó, luận án cũng chỉ ra những nguyên nhân dẫn đến sự biến đổi tích cực và tiêu 

cực nhân sinh quan của người Ê-đê. 

Thứ tư, về định hướng và giải pháp: 

Các nghiên cứu trước chủ yếu đưa ra kiến nghị bảo tồn văn hóa, nhưng chưa có hệ 

thống giải pháp đồng bộ cho việc phát huy biến đổi tích cực và hạn chế tiêu cực trong 

nhân sinh quan Ê-đê. Trên cơ sở lý luận Mác – Lênin, tư tưởng Hồ Chí Minh, quan điểm 

của Đảng và thực tiễn khảo sát, luận án sẽ xây dựng hệ thống quan điểm định hướng và 

đề xuất giải pháp cụ thể. Các giải pháp này nhằm: bảo tồn giá trị truyền thống trong 

quan hệ hài hòa với hiện đại; định hướng nhân sinh quan theo tinh thần nhân văn, tiến 

bộ, phù hợp mục tiêu phát triển bền vững; gắn với hệ giá trị văn hóa và con người Việt 

Nam thời kỳ mới; đồng thời phù hợp với định hướng xã hội chủ nghĩa và giá trị chung 

của nhân loại. 

  



44 

 

 

Tiểu kết chương 1 

Trong chương 1, luận án đã khảo cứu các công trình nghiên cứu liên quan, gồm: 

(1) những nghiên cứu lý luận chung về nhân sinh quan và sự biến đổi nhân sinh quan; 

(2) các công trình về người Ê-đê; (3) những nghiên cứu trực tiếp hoặc gián tiếp đề cập 

đến nhân sinh quan và sự biến đổi nhân sinh quan của người Ê-đê; và (4) các công trình 

bàn về quan điểm, giải pháp bảo tồn và phát huy giá trị văn hóa của cộng đồng này. 

Từ tổng quan có thể thấy, vấn đề biến đổi nhân sinh quan ở các tộc người thiểu số, 

trong đó có người Ê-đê, mới chỉ được tiếp cận rải rác dưới góc nhìn dân tộc học, văn 

hóa học, xã hội học, chủ yếu dừng lại ở mô tả sự biến đổi văn hóa, tập quán cư trú, quan 

hệ hôn nhân – gia đình, sinh kế truyền thống hay tín ngưỡng. Nhân sinh quan với tư 

cách là một hệ giá trị định hướng đời sống cá nhân và cộng đồng chưa được khảo sát 

toàn diện, hệ thống và chuyên sâu trong khuôn khổ một công trình triết học. 

Chính khoảng trống đó đặt ra yêu cầu cấp thiết cho luận án. Việc lựa chọn đề tài 

“Sự biến đổi nhân sinh quan của người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk hiện nay” không chỉ nhằm 

bổ sung luận cứ lý luận và tư liệu thực tiễn cho triết học về nhân sinh quan, mà còn góp 

phần làm sáng tỏ mối quan hệ biện chứng giữa tồn tại xã hội và ý thức xã hội ở một 

cộng đồng cụ thể. Các công trình được tổng quan trong chương 1 vì thế không chỉ chỉ 

ra khoảng trống nghiên cứu, mà còn trở thành cơ sở tham chiếu quan trọng để luận án 

kế thừa, phát triển và định hướng phương pháp tiếp cận cho các chương tiếp theo. 

 

 

 



45 

 

 

Chương 2 

SỰ BIẾN ĐỔI NHÂN SINH QUAN CỦA NGƯỜI Ê-ĐÊ Ở TỈNH ĐẮK LẮK 

HIỆN NAY - MỘT SỐ VẤN ĐỀ LÝ LUẬN 

2.1. Nhân sinh quan và nhân sinh quan của người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk 

2.1.1. Nhân sinh quan 

Trong lịch sử, cả triết học phương Đông và phương Tây đều quan tâm đến vấn đề 

nhân sinh. Tác giả Trần Văn Hiến Minh trong “Từ điển danh từ Triết học” cho rằng: 

“nhân sinh là đời người” [105, tr. 167]. Trong “Từ điển tiếng Việt” của Viện Hàn lâm 

Khoa học xã hội Việt Nam định nghĩa: “Nhân sinh có nghĩa là cuộc sống của con người. 

Có ý nghĩa nhân sinh” [112, tr. 788]. “Từ điển tiếng Việt” của Viện Ngôn ngữ học cũng 

cho rằng: “Nhân sinh là cuộc sống của con người” [117, tr. 915]. 

Trong “Từ điển triết học”, phạm trù nhân sinh được hiểu là “cuộc sống của con 

người” và nhân sinh quan là “quan niệm thành hệ thống về cuộc đời, về ý nghĩa, mục 

đích cuộc sống của con người” [135, tr. 738]. “Đại từ điển tiếng Việt” định nghĩa nhân 

sinh quan là “quan niệm về cuộc đời thành hệ thống bao gồm lý tưởng, lẽ sống, lối sống” 

[175, tr. 1239]. Tương tự, “Từ điển tiếng Việt” cho rằng nhân sinh quan là “quan niệm 

thành hệ thống về cuộc đời, về ý nghĩa, mục đích sống của con người” [129, tr. 947]. 

Đặc biệt, “Từ điển Bách khoa Việt Nam” trình bày rõ ràng: “Nhân sinh quan là bộ 

phận của thế giới quan (hiểu theo nghĩa rộng), gồm những quan niệm về cuộc sống của 

con người: lẽ sống của con người là gì? Mục đích, ý nghĩa, giá trị của cuộc sống con 

người ra sao và sống như thế nào cho xứng đáng? Trả lời những câu hỏi đó là vấn đề 

nhân sinh quan. Khác với loài cầm thú, bất kì người nào cũng có quan niệm của mình 

về cuộc sống. Trong đời thường, đó là nhân sinh quan tự phát, “ngây thơ” của đại chúng; 

các nhà tư tưởng khái quát những quan điểm ấy, nâng lên thành lý luận, tạo ra nhân sinh 

quan tự giác, mang tính nguyên lý triết học. Nhân sinh quan phản ánh tồn tại xã hội của 

con người. Nội dung của nó biểu hiện những nhu cầu, lợi ích, khát vọng và hoài bão của 

con người trong mỗi chế độ xã hội cụ thể” [75, tr. 235–236]. 

Với tính cách là những quan niệm phản ánh tồn tại xã hội, nhân sinh quan là kết 

quả của quá trình nhận thức từ chính đời sống con người. Quá trình này chịu sự chi phối 

của các nhân tố khách quan và chủ quan trong hoạt động nhận thức và thực tiễn. Là một 

bộ phận của thế giới quan, nhân sinh quan tất yếu chịu sự quy định của thế giới quan và 



46 

 

 

thể hiện ở ba phương diện cơ bản: mục đích, thái độ và giá trị nhân sinh – những yếu tố 

được quy định bởi lý tưởng sống của mỗi cá nhân, cộng đồng và xã hội. 

Nhân sinh quan vì thế có sức mạnh định hướng cho hành động, lối sống và quan 

hệ ứng xử, không chỉ đối với cá nhân mà cả đối với cộng đồng và dân tộc. Do đó, việc 

xác định nhân sinh quan phù hợp trở thành mục tiêu quan trọng của mỗi cá nhân và của 

cả xã hội. Nhà triết học Đức I. Kant (1724–1804) đã nhận xét: “Triết học có mục đích 

tối hậu không gì khác hơn là toàn bộ vận mệnh của con người” [37, tr. 17]. 

Một số nhà nghiên cứu cho rằng triết lý nhân sinh ở mức độ khái quát thấp hơn 

nhân sinh quan, vì nhân sinh quan thể hiện như một hệ thống nguyên lý cốt lõi về con 

người và cuộc đời, được nâng lên thành học thuyết triết học. Tuy nhiên, triết lý nhân 

sinh trong một số trường hợp còn rời rạc, thiếu tính logic, do đó sự phân biệt tuyệt đối 

giữa hai phạm trù này chưa có cơ sở vững chắc. 

Theo quan điểm Mácxít, nhân sinh quan không chỉ dừng ở những quan niệm chung 

về đời sống, mà là bộ phận của thế giới quan duy vật biện chứng và duy vật lịch sử. 

Nhân sinh quan Mácxít được xây dựng trên cơ sở khẳng định tính quyết định của tồn tại 

xã hội đối với ý thức xã hội, đồng thời nhấn mạnh vai trò cải biến thực tiễn của con 

người. Nó không chỉ trả lời các câu hỏi về ý nghĩa, mục đích và giá trị cuộc sống, mà 

còn định hướng lý tưởng, thái độ và phương thức hành động của con người trong mối 

quan hệ biện chứng với tự nhiên, xã hội và bản thân. Chính sự khác biệt này làm cho 

nhân sinh quan Mácxít vượt lên trên mọi quan niệm nhân sinh trước đó, trở thành nền 

tảng tư tưởng - phương pháp luận khoa học cho việc nghiên cứu con người và đời sống 

xã hội hiện đại. 

Trong quá trình nghiên cứu, nghiên cứu sinh nhận thấy khái niệm nhân sinh quan 

được Phan Văn Thám đề cập trong luận án tiến sĩ “Sự biến đổi nhân sinh quan của 

người Việt Nam hiện nay qua lễ hội truyền thống” là phù hợp với mục tiêu và hướng 

tiếp cận của luận án. Khái niệm này được hiểu “là hệ thống những quan niệm về cuộc 

sống; về sự trân trọng, lòng biết ơn; về ước vọng, hy vọng có một cuộc sống ấm no, 

hạnh phúc của con người, phản ánh điều kiện sống, điều kiện sinh hoạt của họ, với trình 

độ khác nhau để điều chỉnh hành vi của con người trong các lĩnh vực của đời sống xã 

hội” [140, tr. 34]. 



47 

 

 

Luận án kế thừa và vận dụng khái niệm này như một công cụ phân tích cơ bản để 

nhận diện và lý giải sự biến đổi nhân sinh quan của người Ê-đê trong bối cảnh hiện đại. 

Về bản chất, nhân sinh quan mang các đặc điểm cơ bản sau đây: 

Thứ nhất, nhân sinh quan thể hiện ở những quan niệm và thái độ sống của cá nhân 

hoặc cộng đồng đối với chính cuộc sống của họ và xã hội xung quanh. Đó có thể là thái 

độ tích cực như yêu quý cuộc sống, trân trọng lao động, sẵn sàng cống hiến vì cộng đồng 

- những giá trị mang tính nền tảng trong cấu trúc nhân sinh quan. Việc định hình được 

một thái độ sống đúng đắn không chỉ phản ánh chiều sâu nhân sinh mà còn đóng vai trò 

định hướng nhận thức, chi phối hành vi ứng xử của mỗi con người trong đời sống xã 

hội. 

Đặc điểm này thể hiện sâu sắc trong tư tưởng của C.Mác: “Nếu con người chỉ lao 

động cho bản thân mình thì người đó có thể trở thành một nhà khoa học nổi tiếng, một 

triết gia vĩ đại, một nhà thơ tuyệt vời, nhưng không bao giờ người đó có thể trở thành 

một người thật sự hoàn thiện và vĩ đại. Lịch sử công nhận là những vĩ nhân chỉ những 

ai bằng lao động vì mục tiêu chung, tự bản thân mình trở nên cao đẹp hơn; kinh nghiệm 

ca ngợi những ai đem lại hạnh phúc cho một số lượng người nhiều nhất là người hạnh 

phúc nhất. Nếu chúng ta đã lựa chọn một nghề mà trong đó chúng ta có thể lao động 

nhiều nhất cho loài người thì… sự nghiệp của chúng ta sẽ có một cuộc sống thầm lặng 

nhưng có hiệu lực vĩnh hằng, và những người cao thượng sẽ rơi những giọt lệ cháy bỏng 

trước thi hài của chúng ta” [31, tr. 35-36]. 

Thứ hai, nhân sinh quan thể hiện thông qua những quan niệm và thái độ ứng xử 

của con người đối với cộng đồng, truyền thống và cội nguồn. Các giá trị như sự trân 

trọng, tưởng nhớ, tôn kính tổ tiên, biết ơn người sinh thành, gắn bó với cộng đồng… là 

những biểu hiện tiêu biểu của nhân sinh quan mang tính đạo lý – xã hội. Những hành vi 

này không chỉ phản ánh nhận thức cá nhân, mà còn định hướng lối sống và hình thành 

các chuẩn mực xã hội. C. Mác từng khẳng định: “Trong tính hiện thực của nó, bản chất 

con người là tổng hòa những mối quan hệ xã hội” [29, tr. 16], cho thấy nhân sinh quan 

của cá nhân không thể tách rời khỏi đời sống cộng đồng. Nhà xã hội học Emile Durkheim 

nhấn mạnh rằng, “con người chỉ là con người khi gắn bó với xã hội, bởi mọi nghĩa vụ 

đạo đức đều bắt nguồn từ ý thức tập th”ể. Mỗi con người, thông qua nhận thức và hoạt 

động của mình sẽ góp phần tạo nên những giá trị mới, xây dựng những chuẩn mực để 



48 

 

 

định hướng, điều chỉnh hành vi của mỗi người phù hợp với sự phát triển tiến bộ và bền 

vững của cộng đồng. 

Thứ ba, nhân sinh quan thể hiện ở những khát vọng và niềm tin của con người 

hướng tới tương lai. Trong đời sống cá nhân cũng như cộng đồng, con người luôn nuôi 

dưỡng những mong muốn về một cuộc sống hạnh phúc, yên ổn, đầy đủ và có ý nghĩa. 

Những ước vọng ấy vừa là động lực nội tại thúc đẩy hành vi, vừa phản ánh hệ giá trị 

tinh thần mang tính định hướng cho sự tồn tại. Bên cạnh việc khẳng định ý nghĩa của 

hiện tại, con người luôn kỳ vọng vào những điều tốt đẹp hơn - đó có thể là những nhu 

cầu bình dị như sự no đủ, an toàn, gắn bó, nhưng cũng có thể là khát vọng mang tính lý 

tưởng về công bằng, hòa hợp, và phát triển bền vững. Như vậy, niềm tin vào tương lai 

không chỉ là biểu hiện tâm lý, mà còn là một phương diện bản chất của nhân sinh quan 

- giúp con người xác lập mục tiêu sống và định hình thái độ tích cực trước cuộc đời. 

Nhân sinh quan giữ một vai trò nền tảng trong đời sống con người, bởi nó không 

chỉ phản ánh cách con người nhận thức về bản thân và thế giới, mà còn chi phối mục 

tiêu sống, định hướng giá trị và hành vi. Vai trò đó được thể hiện cụ thể qua các chức 

năng cơ bản: 

Chức năng nhận thức, đánh giá. 

Theo quan điểm duy vật biện chứng, nhận thức không phải là sự phản ánh thụ động 

hiện thực khách quan, mà là quá trình biện chứng, trong đó chủ thể vươn tới sự hiểu biết 

ngày càng đầy đủ, sâu sắc và đúng đắn hơn về thế giới và chính bản thân mình. Với tư 

cách là một bộ phận của thế giới quan, nhân sinh quan thực hiện chức năng nhận thức - 

đánh giá, giúp cá nhân và cộng đồng phản ánh hiện thực đời sống xã hội và xác lập thái 

độ, hành vi ứng xử phù hợp với những quy luật vận động của thực tiễn. 

Về mặt nhận thức, nhân sinh quan đóng vai trò là khung tham chiếu định hình cách 

con người lý giải về ý nghĩa cuộc sống, vị trí của bản thân trong cộng đồng, mối quan 

hệ giữa con người với tự nhiên, xã hội và các giá trị đạo lý. Nhân sinh quan không chỉ 

là kết quả của quá trình phản ánh hiện thực, mà còn là hình thức ý thức xã hội mang tính 

định hướng, giúp cá nhân trả lời các câu hỏi căn bản như: “Tôi là ai?”, “Tôi sống để làm 

gì?”, “Cuộc sống có ý nghĩa gì?”... Đây là quá trình vừa hướng nội – tức là tự phản tư, 

tự đánh giá các giá trị, mục tiêu, lý tưởng sống của bản thân, vừa hướng ngoại - tức là 



49 

 

 

đối chiếu với các chuẩn mực của cộng đồng và xã hội để hình thành các chuẩn mực, 

định hướng hành vi hoạt động của chính mình với xã hội. 

Cũng từ đó, nhân sinh quan đảm nhiệm chức năng đánh giá: nó là công cụ giúp 

phân biệt giữa đúng và sai, tốt và xấu, điều nên theo đuổi và điều nên từ bỏ. Trong quá 

trình hình thành và phát triển ý thức cá nhân, các chuẩn mực giá trị được xử lý bên trong 

ý thức và trở thành tiêu chí điều chỉnh hành vi. Nhân sinh quan do đó chính là cơ sở để 

xác lập những nguyên tắc, chuẩn mực ứng xử và định hướng hành động phù hợp với 

yêu cầu phát triển tiến bộ của xã hội. 

Triết học Mác - Lênin nhấn mạnh rằng chỉ khi nào con người nhận thức đúng đắn 

các quy luật khách quan thì mới có thể đạt được tự do thực sự. C.Mác đã chỉ rõ: “Tự do 

không phải là ở sự độc lập tưởng tượng đối với các quy luật của tự nhiên, mà là ở sự 

nhận thức được những quy luật đố và ở cái khả năng có được nhờ sợ nhận thức này buộc 

những quy luật đó tác động một cách có kế hoạch nhằm những mục đích nhất định. Do 

đó, sự phán đoán của một người về một vấn đề nhất định, càng tự do bao nhiêu thì nội 

dung của sự phán đoán đó sẽ được quyết định với một tính tất yếu càng lớn bấy nhiêu; 

còn sự không quả quyết, do không hiểu biết mà ra, thì có vẻ là chọn lựa một cách tùy 

tiện trong nhiều khả năng quyết định khác nhau và trái ngược nhau, song chính do đó 

mà chứng tỏ rằng nó không có tự do, nó bị chi phối bởi đối tượng mà lẽ ra nó phải chi 

phối. Vì vậy, tự do là ở sự chi phối được chính bản thân và tự nhiên bên ngoài, một sự 

chi phối dựa trên sự nhận thức được những tất yếu của tự nhiên; do đó, tự do là sản phẩm 

tất yếu của sự phát triển lịch sử” [28, tr. 163-164]. 

Có thể khẳng định rằng: nhận thức đúng đắn về con người và cuộc sống - tức nhân 

sinh quan khoa học - chính là cơ sở để con người chủ động định hình mục tiêu, điều 

chỉnh hành vi, lựa chọn giá trị sống phù hợp, đồng thời vượt qua sự phiến diện, cảm 

tính, tùy tiện trong đánh giá thực tiễn. Nhờ đó, cá nhân và cộng đồng không chỉ nâng 

cao tính tự chủ và sáng tạo, mà còn góp phần xây dựng một đời sống tinh thần lành 

mạnh, tiến bộ và văn minh. 

Tóm lại, nhân sinh quan thực hiện chức năng nhận thức và đánh giá bằng cách thiết 

lập một hệ quy chiếu, trong đó con người không chỉ nhận thức về thế giới khách quan, 

mà còn phản tỉnh về chính bản thân mình - từ tồn tại sinh học đến tư cách làm người 

trong cộng đồng xã hội. Chính trong quá trình đó, nhân sinh quan giúp cá nhân hình 



50 

 

 

thành các quan niệm căn bản về lẽ sống, mục đích sống và các chuẩn mực giá trị cần 

theo đuổi. 

Khả năng đánh giá của nhân sinh quan được biểu hiện không chỉ ở việc phân biệt 

giữa đúng - sai, tốt - xấu, mà còn ở việc xác lập ý thức về sự lựa chọn giá trị theo định 

hướng nhân văn, tiến bộ, phù hợp với điều kiện lịch sử - xã hội cụ thể. Nhân sinh quan 

không ngừng tác động trở lại lên quá trình hình thành lý tưởng sống, làm cho con người 

không chỉ biết sống vì bản thân, mà còn hướng tới cộng đồng, dân tộc và nhân loại. Đây 

chính là cơ chế mà qua đó nhân sinh quan gắn kết chức năng nhận thức với chức năng 

định hướng, điều chỉnh hành vi, thúc đẩy sự phát triển đạo đức, tinh thần và xã hội của 

cá nhân trong tư cách một chủ thể lịch sử - xã hội. 

Chức năng định hướng, điều chỉnh hành vi. 

Nhân sinh quan tích cực, tiến bộ đóng vai trò rất quan trọng trong việc định hướng 

đúng đắn cho hành vi và hoạt động của từng cá nhân cũng như cộng đồng trong quá 

trình xây dựng cuộc sống tốt đẹp. Mọi hành động của con người đều bắt nguồn từ ý 

thức, tư tưởng, tình cảm và quan niệm về đời sống mà họ tiếp nhận và hình thành, có 

nguồn gốc từ thực tiễn. Khi nhân sinh quan được xây dựng trên nền tảng đúng đắn, tích 

cực và tiến bộ, nó sẽ điều chỉnh hành vi con người theo hướng hướng đến những mục 

tiêu tốt đẹp, phát triển và tiến bộ. Ngược lại, nhân sinh quan lệch lạc, tiêu cực sẽ dẫn 

đến những hành động lạc hậu, phản tiến bộ, thậm chí gây tổn hại cho đời sống cá nhân 

và xã hội. 

Chính vì vậy, nhân sinh quan đúng đắn là cơ sở để điều chỉnh hành vi, thúc đẩy 

con người hướng tới các giá trị tích cực, góp phần xây dựng một xã hội nhân văn, tiến 

bộ, hướng tới các giá trị Chân - Thiện - Mỹ. Ngược lại, nhân sinh quan bi quan, yếm thế 

sẽ dẫn đến những hệ quả nghiêm trọng đối với đời sống xã hội. Do đó, một khi “phản 

ánh đúng khuynh hướng khách quan của lịch sử thì nhân sinh quan là nhân tố mạnh mẽ 

để cải tạo xã hội một cách hợp lý; nếu phản ánh không đúng thì nó có tác động ngược 

lại, cản trở xã hội tiến lên” [74, tr. 236]. 

Bên cạnh đó, nhân sinh quan xuất phát từ nhận thức, đánh giá và định hướng xác 

lập những giá trị cốt lõi trong đời sống, giúp mỗi cá nhân và cộng đồng tự ý thức và điều 

chỉnh hành vi sống phù hợp với luân lý đạo đức xã hội. Điển hình như trong văn hóa 

người Ê-đê, tín ngưỡng thờ cúng thần linh và tổ tiên không chỉ là hình thức tâm linh mà 



51 

 

 

còn phản ánh một hệ giá trị sâu sắc về sự kính trọng, biết ơn và trách nhiệm đối với cộng 

đồng và dòng họ. Qua các nghi lễ cúng bến nước, lễ cúng sức khỏe hay lễ trưởng thành, 

người Ê-đê thể hiện ý thức giữ gìn sự hài hòa giữa con người với thiên nhiên và xã hội, 

đồng thời khẳng định trách nhiệm cá nhân trong việc duy trì truyền thống, giúp điều 

chỉnh hành vi theo chuẩn mực đạo đức của cộng đồng. 

Tóm lại, nhân sinh quan giúp con người xác định mục tiêu sống, giá trị và lý tưởng 

mà họ hướng tới. Nó ảnh hưởng sâu sắc đến cách đánh giá và phản ứng của con người 

trước những tình huống khác nhau, từ đó điều chỉnh hành vi phù hợp với các giá trị và 

nguyên tắc đã đề ra. Nhân sinh quan còn là nguồn động lực mạnh mẽ giúp con người 

vượt qua thử thách và duy trì quyết tâm trên con đường thực hiện mục tiêu. Vì vậy, nhân 

sinh quan không chỉ tác động đến hành vi cá nhân mà còn góp phần xây dựng xã hội và 

cộng đồng ngày càng văn minh, tốt đẹp hơn. 

Chức năng giáo dục 

Nhân sinh quan không chỉ là hệ thống quan niệm về cuộc đời, về ý nghĩa và mục 

đích sống của con người mà còn mang chức năng giáo dục sâu sắc, góp phần hình thành 

và phát triển nhân cách cá nhân trong mối quan hệ cộng đồng xã hội. Chức năng giáo 

dục của nhân sinh quan thể hiện rõ qua việc truyền tải những giá trị cốt lõi như tính mục 

đích và tinh thần trách nhiệm của mỗi cá nhân đối với xã hội, từ đó định hướng hành vi 

và thái độ sống phù hợp với các chuẩn mực đạo đức xã hội. 

Quá trình giáo dục nhân sinh quan diễn ra trên hai hình thức: giáo dục chính quy 

và giáo dục không chính quy. Giáo dục chính quy chủ yếu được thực hiện trong hệ thống 

nhà trường và các cơ sở giáo dục, nơi các giá trị nhân sinh được hệ thống hóa và truyền 

đạt một cách bài bản, có tính kế thừa và phát triển. Ngược lại, giáo dục không chính quy 

diễn ra trong môi trường gia đình, các thiết chế xã hội và cộng đồng, nơi mà nhân sinh 

quan được hình thành và củng cố qua các mối quan hệ xã hội, trải nghiệm thực tiễn và 

sự tương tác thường xuyên với cộng đồng. Cả hai hình thức giáo dục này bổ sung và tác 

động qua lại lẫn nhau, tạo nên một mạng lưới giáo dục toàn diện, giúp cá nhân tiếp nhận, 

vận dụng và phát triển nhân sinh quan trong đời sống hàng ngày. 

Thông qua chức năng giáo dục, nhân sinh quan không chỉ giúp cá nhân và cộng 

đồng xác định các giá trị và lý tưởng sống như tinh thần trách nhiệm xã hội, lòng nhân 

ái, sự sáng tạo và tinh thần cầu tiến, mà còn thúc đẩy việc xây dựng lòng tự tin, tự trọng 



52 

 

 

và niềm tin vào khả năng bản thân. Đồng thời, nhân sinh quan giáo dục con người biết 

tôn trọng sự đa dạng, khuyến khích sự khác biệt và phát triển cá nhân một cách toàn 

diện. Nó cũng định hướng việc hình thành các chuẩn mực đạo đức và giá trị sống, phát 

triển nhân cách theo hướng sống có trách nhiệm, biết yêu thương và tôn trọng người 

khác, từ đó hình thành thái độ sống tích cực, lạc quan và hướng thiện. Như vậy, chức 

năng giáo dục của nhân sinh quan không chỉ dừng lại ở việc truyền đạt tri thức mà còn 

là cơ sở nền tảng để phát triển con người toàn diện, góp phần xây dựng xã hội nhân văn, 

tiến bộ và bền vững. 

Sự phân chia các chức năng của nhân sinh quan chỉ mang tính tương đối và mang 

tính quy ước trong nhận thức khoa học. Thực chất, các chức năng nhận thức - đánh giá, 

định hướng - điều chỉnh hành vi và giáo dục không tồn tại độc lập hay tách rời mà luôn 

vận động và phát triển trong mối quan hệ biện chứng hữu cơ với nhau. Mỗi chức năng 

vừa là điều kiện, vừa là kết quả thúc đẩy sự hoàn thiện lẫn nhau, tạo nên một hệ thống 

chức năng thống nhất, chặt chẽ và đồng bộ, phản ánh toàn diện bản chất và vai trò của 

nhân sinh quan trong việc hình thành ý thức, thái độ và hành vi của con người trong đời 

sống xã hội. Chính sự liên kết biện chứng này làm cho nhân sinh quan trở thành một 

công cụ nhận thức và định hướng hoạt động có sức mạnh điều chỉnh và phát triển, góp 

phần xây dựng con người và xã hội theo hướng tiến bộ và bền vững. 

2.1.2. Nhân sinh quan của người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk 

2.1.2.1. Khái quát về tỉnh Đắk Lắk và người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk 

Đắk Lắk là tỉnh miền núi nằm trên địa bàn Tây Nguyên, có diện tích tự nhiên là 

13.062km2, trong khoảng tọa độ từ 107028’57’’ - 108059’37’’ độ kinh Đông và từ 1209’45’’ 

- 13025’06’’ độ vĩ Bắc. Phía Bắc giáp tỉnh Gia Lai, phía Nam giáp tỉnh Đắk Nông và Lâm 

Đồng, phía Đông giáp tỉnh Khánh Hòa và Phú Yên, phía Tây giáp với tỉnh Mondulkiri 

của Vương quốc Campuchia. 

Nằm ở trung tâm cao nguyên Nam Trung Bộ, tỉnh Đắk Lắk có các trục đường giao 

thông quan trọng nối liền các tỉnh, thành phố như quốc lộ 14 nối thành phố Buôn Ma 

Thuột với tỉnh Gia Lai, Kon Tum theo hướng Bắc và nối với các tỉnh Đắk Nông, Bình 

Phước, Bình Dương và thành phố Hồ Chí Minh theo hướng Nam; quốc lộ 26 nối thành 

phố Buôn Ma Thuột với thành phố Nha Trang, tỉnh Khánh Hòa; quốc lộ 27 nối thành 

phố Buôn Ma Thuột với thành phố Đà Lạt, tỉnh Lâm Đồng và một số tuyến đường khác 



53 

 

 

nối liền với vùng Đông Bắc Campuchia… Hiện nay, khi tuyến đường mòn Hồ Chí Minh 

và cảng hàng không Buôn Ma Thuột được nâng cấp, Đắk Lắk trở thành đầu mối quan 

trọng nối liền với các trung tâm kinh tế - xã hội của cả nước như thành phố Đà Nẵng, 

thành phố Hồ Chí Minh và Hà Nội. Chính hạ tầng giao thông ngày càng được nâng cấp 

và hoàn thiện đã tạo động lực quan trọng thúc đẩy kinh tế - xã hội của tỉnh cũng như 

vùng Tây Nguyên phát triển nhanh và bền vững. 

Địa hình tỉnh Đắk Lắk khá phức tạp, đại bộ phận diện tích của tỉnh nằm ở phía Tây 

Trường Sơn, có hướng thấp dần từ Đông Nam sang Tây Bắc tạo nên sự đa dạng về địa 

hình bao gồm: địa hình vùng núi; địa hình cao nguyên; địa hình bán bình nguyên; địa 

hình vùng bằng trũng. 

Do đặc điểm địa lý, địa hình nên khí hậu ở Đắk Lắk vừa chịu sự chi phối của khí 

hậu nhiệt đới gió mùa, tương đối ôn hòa, vừa mang tính chất của khí hậu cao nguyên 

mát dịu song chịu ảnh hưởng chủ yếu vẫn là khí hậu Tây Trường Sơn đó là nhiệt độ 

trung bình không cao, mưa nhiều vào mùa hè, ít mưa vào mùa đông, độ ẩm trung bình 

là 81%.  

Về tài nguyên thiên nhiên, Đắk Lắk được thiên nhiên ưu đãi một nguồn tài nguyên 

lớn là tài nguyên đất. Toàn tỉnh có diện tích tự nhiên là 1.313.917,27ha, trong đó chủ 

yếu là nhóm đất xám, đất đỏ bazan và một số nhóm khác như đất phù sa, đất đen. Nhóm 

đất hình thành từ đá bazan có độ phì nhiêu cao thuận lợi trong việc canh tác cây công 

nghiệp. Về tài nguyên nước: nguồn nước mặt với những đặc điểm về khí hậu - thủy văn 

và với các hệ thống sông ngòi phân bố tương đối đồng đều trên lãnh thổ cùng với hàng 

trăm hồ chứa và 833 con suối nhỏ có độ dài trên 10km đã tạo cho Đắk Lắk một mạng 

lưới sông hồ khá dày đặc. Vì vậy, nhiều vùng trong tỉnh có khả năng khai thác nguồn 

nước mặt thuận lợi để phục vụ sản xuất và sinh hoạt, nhất là các địa bàn phân bố dọc 

theo hai bên sông Krông Ana thuộc các huyện Krông Ana, Krông Pắk, Lắk. Nguồn nước 

ngầm tập trung chủ yếu trung trong các thành tạo bazan và trầm tích Neogen đệ tứ, tồn 

tại chủ yếu dưới hai dạng nước lỗ hổng và nước khe nứt. 

Đắk Lắk cũng là tỉnh có lợi thế về tài nguyên rừng với tổng diện tích là 

608.886,2ha, trong đó rừng tự nhiên là 584.488,9ha, còn lại là rừng trồng với 14.397,3ha 

chủ yếu là rừng cao su và cà phê, độ che phủ rừng đạt 46,62% trong đó gần một nửa là 

rừng giàu và trung bình có trữ lượng hàng trăm triệu m3 gỗ quý các loại như cẩm lai, 



54 

 

 

giáng hương, mun, kiền, lim, sao... Đây là một nguồn lợi to lớn và có ý nghĩa về nhiều 

mặt.  Rừng Đắk Lắk phân bố đều khắp ở các địa phương trong tỉnh, đặc biệt là hành lang 

biên giới của tỉnh giáp Campuchia. Rừng Đắk Lắk rất phong phú và đa dạng, thường có 

kết cấu ba tầng: cây gỗ có tác dụng phòng hộ; các loại cây đặc sản vừa có giá trị kinh tế, 

vừa có giá trị khoa học; rừng tái sinh có mật độ khá lớn, phân bố trong điều kiện lập địa 

thuận lợi. Do đó, rừng có vai trò quan trọng trong phòng chống xói mòn đất, điều tiết 

nguồn nước và hạn chế thiên tai. Rừng ở đây cũng có nhiều loài động vật quý hiếm bao 

gồm 93 loài thú, 197 loài chim. Đặc biệt ở đây có đến 32 loài thú có tên trong sách đỏ 

như bò tót, bò rừng, bò xám, hươu vàng, sóc bay... cùng một số loài chim như công, trĩ 

sao, gà tiền mặt đỏ... sinh sống chủ yếu ở vườn Quốc gia Yok Đôn và các khu bảo tồn 

Nam Ka, Chư Yang Sin. 

Về tài nguyên khoáng sản, bên cạnh lợi thế về tài nguyên đất, rừng, Đắk Lắk còn 

có rất nhiều loại hình khoáng sản. Trên địa bàn tỉnh có nhiều mỏ khoáng sản với trữ 

lượng khác nhau, trong đó có nhiều loại quý hiếm như sét cao lanh với trữ lượng trên 60 

triệu tấn, phân bố chủ yếu ở huyện M’ Drăk, thành phố Buôn Ma Thuột; sét gạch ngói 

trữ lượng trên 50 triệu tấn ở các huyện Krông Ana, M’ Drăk và thành phố Buôn Ma 

Thuột; vàng ở Ea Kar; chì ở Ea Hleo, phốt pho ở Buôn Đôn, than bùn ở Cư M’gar và 

các loại đá quý hư Opan, Jectit, đá ốp lát, đá xây dựng. 

Dân số toàn tỉnh Đắk Lắk là 1.869.322 người [160, tr.53] đứng đầu khu vực Tây 

Nguyên và đứng thứ 10 toàn quốc về quy mô dân số, mật độ dân số đạt 143,5 người/ 

km2. Về thành phần dân tộc, người Kinh chiếm trên 70%, các dân tộc thiểu số như Ê Đê, 

M’Nông, Thái, Tày, Nùng… chiếm gần 30% dân số toàn tỉnh. 

Người Ê Đê đứng thứ 10 về dân số trong 54 dân tộc của Việt Nam và đứng thứ 2 

ở Tây Nguyên, sau dân tộc Jrai. Người Ê Đê có nhiều tên gọi khác nhau nhưng tên gọi 

Ê Đê được dùng chính thức trong các văn bản Nhà nước, các công trình nghiên cứu và 

thông tin đại chúng. Ê Đê là dân tộc cư trú lâu đời ở cao nguyên Đắk Lắk, người Ê Đê 

thuộc hệ ngôn ngữ Mã Lai - Nam Đảo, sống chủ yếu ở Đắk Lắk, và số còn lại sống chủ 

yếu ở các vùng lân cận như Gia Lai, Kon Tum, Phú Yên, Khánh Hòa… Theo Kết quả 

Điều tra thu thập thông tin về thực trạng kinh tế - xã hội của 53 dân tộc thiểu số năm 

2019 của Ủy ban dân tộc và Tổng cục thống kê, người Ê Đê ở Việt Nam có dân số 

331.194 người [160, tr.53], cư trú tại 59/63 tỉnh, thành phố. Trong đó, tỉnh Đắk Lắk có 



55 

 

 

298.534 người, chiếm 17,2% dân số toàn tỉnh và 90,1% tổng số người Ê Đê tại Việt 

Nam. Người Ê Đê ở Đắk Lắk chủ yếu tập trung ở vùng phía Bắc hoặc Đông Bắc bao 

gồm thành phố Buôn Ma Thuột, thị xã Buôn Hồ, các huyện Krông Pắk, Krông Buk, 

M’Drắk, Ea Sup, Ea H’leo, Ea Kar, Cư M’gar… 

Người Ê Đê là một cộng đồng thống nhất về ý thức dân tộc, ngôn ngữ, tuy nhiên 

theo vùng cư trú, họ vẫn có sự khác biệt ít nhiều về ngôn ngữ và văn hóa, chia thành 

nhiều nhóm địa phương khác nhau như nhóm Kpă, Atham, Mdthur, Ktul, Bih. Về 

phương diện xã hội, nếp sống nương rẫy duy trì các quan hệ xã hội cộng đồng, mô hình 

xã hội của người Ê Đê nói riêng và Tây Nguyên nói chung là làng buôn. Là dân tộc tại 

chỗ với nền sản xuất nông nghiệp nương rẫy, người Ê Đê gắn với rừng và sống nhờ vào 

rừng. Trong sản xuất, việc làm nương rẫy chiếm vị trí trọng yếu và là nguồn sống chính 

của người Ê Đê. Không gian sản xuất của người Ê Đê rộng thường rộng hơn không gian 

cư trú gấp nhiều lần, gồm rừng tự nhiên, rẫy (rừng tự nhiên đã được khai hoang để canh 

tác) và các sông suối, đầm lầy. Theo Anne De Hautecloque-howe, người Ê Đê biểu đạt 

toàn bộ những gì thuộc về không gian sản xuất của họ qua một khái niệm đa nghĩa: đất 

đai (lăn). Cũng có khi người ta gọi nó là đất làng hay đất của buôn, làng. Với họ, đất đai 

là nguồn gốc của mọi của cải, là cơ sở của đời sống tín ngưỡng và các quan niệm sống. 

Trong cách diễn đạt của người Ê Đê, đất đai “là cái nia tròn khum khum, cái nia nhọn, 

cái lưng của tổ tiên” [1, tr.78] bởi lẽ nó biểu hiện cái khung cảnh bất biến trong đó tổ 

tiên đã từng sống, cũng đã từng nuôi sống họ và nó là yếu tố thường trực và chung cho 

tất cả các thế hệ nối tiếp. Ranh giới đất đai giữa các buôn làng là thường dựa vào đặc 

điểm và điều kiện tự nhiên như khe suối, sông núi, gốc cây, tảng đá. Điều quan trọng là 

mỗi thành viên trong buôn làng đượ nhắc nhở thường xuyên về ranh giới ấy và có ý thức 

bảo vệ đất đai của cộng đồng mình. 

Phương thức canh tác chủ yếu của người Ê Đê là hưu canh luân khoảnh trên đất 

rẫy, tức đất được hình thành từ việc đốt rừng để làm đất canh tác. Đây cũng là phương 

thức phổ biến của các tộc người ở Tây Nguyên. Với phương thức này, người ta đốt một 

khoảnh rừng và tỉa lúa ở đấy. Nguồn phân bón tự nhiên được hình thành từ lá mục và 



56 

 

 

tro đã được đốt từ trước. Đây là phương thức lấy thức ăn từ rừng và tái sinh rừng bền 

vững đã được tích lũy qua hàng nghìn đời trong cộng đồng người Ê Đê. 

Bên cạnh các khu rừng được khai thác để làm rẫy, mỗi buôn làng Ê Đê đều có một 

khu rừng cấm, thường nằm cạnh nguồn nước, được người dân gọi là rừng thiêng hay 

“rừng thần” và không ai được phạm vào. Nếu có người dù vô tình chặt đọt mây, bẻ 

măng, lấy mật ong… ở khu rừng cấm, nếu chẳng may trong làng có người ốm đau hoặc 

làng gặp các sự cố như hạn hán, thiên tai thì người đó sẽ bị phạt rất nặng. 

Đồng bào cũng biết trồng lúa nước ở các thung lũng ven sông, suối nhưng năng 

suất thấp. Bên cạnh đó, người Ê Đê còn trồng thêm ngô, khoai, sắn, chăn nuôi gia súc, 

làm nghề thủ công… Hiện nay, trong bối cảnh phát triển kinh tế thị trường, người Ê Đê 

cũng đã bắt kịp với xu thế mới, đã canh tác thêm nhiều loại cây công nghiệp có giá trị 

cao như cà phê, tiêu, sầu riêng, cao su. Việc canh tác các loại cây công nghiệp này đã 

trở thành thế mạnh, một nét mới trong sản xuất của người Ê Đê, mang lại nguồn thu 

nhập lớn và ổn định, góp phần vào việc xóa đói giảm nghèo. Trồng bông, dệt vải là công 

việc thường ngày của phụ nữ Ê Đê. Với điều kiện tự nhiên thuận lợi, hoạt động săn bắn, 

hái lượm vẫn có một vị trí quan trọng trong đời sống của người Ê Đê, trong đó, đánh bắt 

cá tại các khu vực đầm hồ, sông suối là hoạt động khá phổ biến. 

2.1.2.2. Khái niệm và nội dung nhân sinh quan của người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk 

Trong giới hạn nghiên cứu của luận án, chúng tôi quan niệm: Nhân sinh quan của 

người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk là hệ thống quan niệm về cuộc sống, được kết tinh trong văn 

hóa truyền thống và đời sống cộng đồng. Nó bao gồm ý thức trân trọng, lòng biết ơn, 

cùng khát vọng về cuộc sống ấm no, hạnh phúc, thể hiện qua các chuẩn mực ứng xử 

giữa con người với con người và với tự nhiên. Nhân sinh quan này vừa có chức năng 

định hướng, điều chỉnh hành vi, vừa đảm nhiệm chức năng nhận thức và đánh giá, giúp 

cộng đồng phân biệt đúng – sai, tiến bộ – lạc hậu, đồng thời giữ vai trò giáo dục, bồi 

dưỡng ý thức cộng đồng, tinh thần đoàn kết và ý chí vươn lên trong hoạt động sống của 

họ. 

Với đặc trưng là một dân tộc thiểu số cư trú lâu đời tại Tây Nguyên, nhân sinh 

quan của người Ê-đê mang đậm dấu ấn của tư duy huyền thoại, biểu tượng và kinh 

nghiệm cộng đồng, thể hiện qua ba nội dung cơ bản sau: 

Thứ nhất, quan niệm về cuộc sống (ý nghĩa, mục đích sống) 



57 

 

 

Đối với người Ê-đê, nhân sinh quan không chỉ là cách con người nhận thức về ý 

nghĩa sự sống – cái chết, mà còn là thái độ sống hài hòa với cộng đồng và tự nhiên, dựa 

trên nền tảng của truyền thống văn hóa, tín ngưỡng và tập quán lâu đời. Trong thế giới 

quan của họ, con người không tồn tại độc lập mà luôn gắn bó mật thiết với cộng đồng 

buôn làng, tổ tiên và thế giới thần linh – những yếu tố cấu thành vũ trụ sống động và 

đầy linh thiêng. Từ đó, nhân sinh quan của người Ê-đê không chỉ hình thành trong lĩnh 

vực lý luận mà được biểu đạt rõ nét qua hành vi, nghi lễ, ứng xử đời thường và các tác 

phẩm sử thi, thần thoại. 

Trước hết, tinh thần cố kết cộng đồng và tình nghĩa đồng bào là nền tảng quan 

trọng trong nhân sinh quan Ê-đê. Gia đình Ê-đê truyền thống được tổ chức theo chế độ 

mẫu hệ, trong đó mọi thành viên đều sống cùng nhau trong một ngôi nhà dài – biểu 

tượng của sự đoàn kết, gắn bó. Ngôi nhà dài không chỉ là không gian cư trú mà còn là 

trung tâm sinh hoạt cộng đồng, nơi diễn ra các nghi lễ quan trọng, thể hiện tinh thần “ăn 

chung, ở chung, làm chung và cùng hưởng”. Buôn làng là tổ chức xã hội cao nhất, nơi 

mỗi cá nhân không thể tách rời khỏi cộng đồng. Sự hiện diện của già làng, người có uy 

tín cao trong buôn, đóng vai trò như điểm tựa đạo đức và tinh thần cho cộng đồng. Mối 

quan hệ giữa già làng và cư dân không mang tính áp đặt, mà là mối quan hệ “tôn trọng, 

ràng buộc giữa quyền lợi và trách nhiệm”, đảm bảo cho “mọi người trong cộng đồng 

buôn làng được sống bình yên và phát triển” [137, tr. 113]. 

Tình yêu thương con người, sự đùm bọc và bao dung thể hiện đậm nét trong nghi 

lễ vòng đời người, đặc biệt là nghi lễ tang ma. Khi một người trong buôn qua đời, cả 

cộng đồng tự nguyện gác lại công việc để hỗ trợ gia đình tang chủ, từ việc dựng rạp, nấu 

ăn đến tổ chức nghi lễ. Việc chăm sóc người chết được duy trì thông qua tục giữ mả, lễ 

bỏ mả và quan niệm về sự tái sinh của linh hồn. Tất cả phản ánh sự gắn bó giữa người 

sống và người chết, giữa cá nhân và cộng đồng - nơi mỗi thành viên sống không chỉ cho 

mình mà còn cho cả buôn làng. Theo đó, “mọi sự xích mích và mọi sự tranh chấp đều 

được giải quyết bởi tập thể những người có liên quan… trong đa số các trường hợp, một 

tập quán lâu đời đã giải quyết trước tất cả mọi việc rồi” [29, tr. 147–148]. 

Trong sử thi Ê-đê, mối quan hệ giữa con người và cộng đồng được phản ánh qua 

hình tượng các anh hùng. Họ không chỉ là cá nhân xuất chúng mà là hiện thân của cả 

cộng đồng. Họ sống, chiến đấu, chia sẻ niềm vui nỗi buồn cùng mọi người, thể hiện một 



58 

 

 

tinh thần nhân ái, khoan dung sâu sắc. Hêghen cho rằng, người anh hùng “không những 

sống hòa đồng, cùng lao động và cùng hưởng lợi, người anh hùng còn tận tình giúp đỡ 

những kẻ yếu, không kể đó là người trong gia đình hay tôi tớ… Mọi lời nói và hành 

động của người anh hùng luôn được sự đồng tình ủng hộ, được sự hưởng ứng của đông 

đảo cư dân” [66, tr. 323–324]. Điều này cho thấy tinh thần nhân nghĩa và bao dung của 

người Ê-đê không chỉ được thể hiện trong cuộc sống thường nhật mà còn trở thành lý 

tưởng sống được phản ánh trong văn học dân gian. 

Những giá trị cao đẹp đó được củng cố bởi quan niệm về sự luân hồi – một chu 

trình sinh - tử - tái sinh. Người Ê-đê tin rằng, khi một người qua đời, linh hồn họ sẽ về 

với tổ tiên, trở thành giọt sương chờ tái sinh vào đời sau, để tiếp tục vòng sống mới. Lễ 

đặt tên, thổi tai, lễ bỏ mả… không chỉ là nghi thức tín ngưỡng mà còn thể hiện niềm tin 

vào sự trường tồn của sự sống, sự gắn kết thiêng liêng giữa các thế hệ và sự nối dài mạch 

sống dân tộc. Trong quan niệm của họ, “sinh đẻ là đón chào cái mới đã có mặt. Giã từ 

cái chết (lễ bỏ mả) lại đẩy nhanh thời gian tiếp cận cái mới trong tương lai… Sự vĩnh 

biệt và chào đón gặp gỡ, hội tụ với biểu tượng giọt sương” [141, tr. 232]. 

Bên cạnh đó, quan niệm về sự hòa hợp và tôn trọng tự nhiên cũng là đặc điểm cốt 

lõi trong nhân sinh quan của người Ê-đê. Họ sống dựa vào tự nhiên, từ rừng núi đến 

sông suối, coi tự nhiên như một thực thể có linh hồn, luôn hiện diện và chi phối đời sống 

con người. Trong lễ cúng bến nước - một nghi lễ đặc sắc của người Ê-đê - cộng đồng 

dâng lễ vật để tạ ơn thần nước đã ban cho nguồn sống, phù hộ mùa màng tốt tươi, đồng 

thời cầu xin sự bảo hộ trong chu kỳ nông nghiệp sắp tới. “Trong những ngày diễn ra 

nghi lễ cúng bến nước, người Ê-đê tuyệt đối kiêng kỵ không ra bến nước tắm giặt hoặc 

lấy nước về nhà sử dụng” [133, tr. 784]. Lễ cúng này không chỉ thể hiện quan hệ giữa 

con người với thần linh mà còn phản ánh thái độ trân trọng thiên nhiên, coi bảo vệ thiên 

nhiên là bảo vệ cuộc sống của chính mình và cộng đồng. 

Như vậy, nhân sinh quan của người Ê-đê được định hình trên nền tảng các giá trị 

nhân văn sâu sắc như tình yêu thương con người, tinh thần cộng đồng, tính bao dung và 

ý thức tôn trọng tự nhiên. Những yếu tố này không chỉ giúp họ thích nghi với điều kiện 

sống khắc nghiệt mà còn là điểm tựa để cộng đồng Ê-đê vững vàng tiến bước trong bối 

cảnh hiện đại. Đó chính là “tính cộng đồng giữa những người hàng xóm láng giềng 

xuyên suốt đời sống trong buôn làng, trở thành nếp sống chi phối hành vi ứng xử của 



59 

 

 

mọi người, mọi gia đình… là những chuẩn mực, và giá trị về đạo lý, nhân cách đã được 

định hình như một nguyên tắc lớn nhất của quan hệ cộng đồng cư trú” [77, tr. 201]. 

Thứ hai, quan niệm về về sự trân trọng, lòng biết ơn (biết ơn thần linh, biết ơn tổ 

tiên). 

Trong thế giới tinh thần của người Ê-đê, trân trọng và biết ơn không chỉ là biểu 

hiện đạo lý, mà còn là sợi dây thiêng liêng gắn kết giữa con người với tổ tiên, thần linh 

và cộng đồng. Họ sống trong niềm tin rằng sự tồn tại của mỗi cá nhân là kết quả của bao 

thế hệ trước và sự phù hộ của các lực lượng siêu nhiên. Chính vì vậy, lòng biết ơn được 

nuôi dưỡng và thể hiện thường xuyên qua các nghi lễ truyền thống như lễ cúng tổ tiên, 

lễ bỏ mả, lễ tạ ơn thần linh trong nông nghiệp… Những thực hành này không chỉ phản 

ánh chiều sâu nhân sinh quan Ê-đê, mà còn góp phần duy trì đạo lý, gìn giữ bản sắc và 

cố kết cộng đồng một cách bền vững. 

Trong nhân sinh quan truyền thống của người Ê-đê, thần linh không chỉ là những 

thực thể siêu nhiên quyền năng mà còn là những đấng tối cao đã khai sinh, bảo bọc và 

dẫn dắt cuộc sống con người qua mọi chặng đường sinh tồn. Sống giữa đại ngàn Tây 

Nguyên, người Ê-đê quan niệm vũ trụ là một chỉnh thể có ba tầng thế giới – trời, đất và 

cõi âm - và ở mỗi tầng đều có các vị thần trú ngụ, đảm nhiệm từng lĩnh vực của đời 

sống. Với họ, mỗi giọt mưa, mỗi ngọn gió, mỗi hạt lúa trên rẫy đều là ân huệ mà thần 

linh ban tặng. Niềm tin này thấm sâu vào tâm thức cộng đồng và được thể hiện sinh 

động qua hàng loạt nghi lễ cúng tế chu kỳ mùa vụ, sinh nở, dựng nhà, cưới hỏi, sức khỏe 

và tang ma. Việc cử hành các nghi lễ cúng thần linh thể hiện rõ nét tinh thần biết ơn của 

người Ê-đê.  

Người Ê-đê luôn đặt lòng biết ơn đối với thần linh lên vị trí trang trọng. Không có 

lễ hội, nghi thức nào lại vắng đi lời khấn cầu hay sự tưởng nhớ đến các Yang - các vị 

thần - đặc biệt là nhị thể thần tối cao Aê Diê và Aê Du, những đấng đã tạo ra sự sống và 

duy trì sự thịnh vượng của buôn làng. Thông qua các nghi lễ như cúng lúa giống, cúng 

sức khỏe, cầu mưa, người Ê-đê không chỉ cầu xin sự phù hộ, mà còn thể hiện sự tri ân 

chân thành đến các thần đã luôn che chở và ban phước. Chẳng hạn, trong bài khấn của 

lễ ăn cơm mới có đoạn: “Ơ yàng phía Đông, y àng phía Tây. Ơ yàng lúa, y àng núi, yàng 

sông! Các yàng đã cho đất tôi trồng lúa. Cho mưa thuận gió hòa, lúa bắp tốt tươi. Nay 

tôi tuốt ba gùi lúa, tôi bẻ bảy gùi bắp. Heo thiến tôi nướng chín vàng, rượu ché đã cay. 



60 

 

 

Tôi mời các y àng về cầm cần rượu. Ăn cơm mới, ăn thịt heo nướng, cùng gia đình nhà 

chủ. Xin các yàng cho mùa sau lúa đầy bồ, bắp đầy rẫy. Gia chủ mạnh chân đi rừng, 

khỏe tay làm rẫy. Ơ yàng! Lời tôi cầu mong y àng thuận. Lời tôi khấn, mong yàng ưng. 

Ơ ông AêDu, ông AêDiê! Lời tôi cầu mong ông hãy nhận!” [20, tr. 41-42] 

Lòng biết ơn không chỉ dành cho các thần thiện, mà ngay cả đối với thần ác – 

những lực lượng siêu nhiên được cho là gây ra tai họa - người Ê-đê cũng dâng lễ cúng 

như một hành động vừa kính sợ vừa mong được tha thứ. Đó là một biểu hiện của triết 

lý nhân sinh sâu xa, trong đó con người không tìm cách chế ngự thiên nhiên bằng sức 

mạnh, mà tìm sự hòa hợp bằng tôn kính và lễ nghĩa. Sự hiện diện của cây nêu trong các 

lễ thức – biểu tượng kết nối trời, đất và cõi âm – chính là trục tâm linh mà qua đó người 

Ê-đê gửi gắm tâm tư, khẩn cầu và lòng tri ân tới vũ trụ thần linh bao la. 

Như vậy, trong nhân sinh quan của người Ê-đê, lòng biết ơn thần linh không chỉ là 

một tín ngưỡng mà còn là đạo lý sống, là nền tảng để duy trì sự hài hòa giữa con người 

với tự nhiên, giữa quá khứ với hiện tại và giữa con cháu với tổ tiên. Đó chính là cội rễ 

tinh thần đã nuôi dưỡng và giữ gìn sức sống của cộng đồng Ê-đê giữa đại ngàn Tây 

Nguyên suốt bao thế hệ. 

Trong đời sống tinh thần của người Ê-đê, lòng biết ơn đối với tổ tiên không chỉ là 

một biểu hiện đạo đức mà còn là thành tố cốt lõi trong nhân sinh quan truyền thống. Dù 

không thiết lập bàn thờ tổ tiên như một số dân tộc khác, nhưng người Ê-đê lại thể hiện 

sự tưởng nhớ, tri ân ông bà qua các hình thức nghi lễ đặc trưng, phản ánh sâu sắc mối 

quan hệ thiêng liêng giữa các thế hệ. 

Trong nhân sinh quan của người Ê-đê, lòng biết ơn ông bà tổ tiên không chỉ là một 

phẩm chất đạo đức cá nhân mà còn là chuẩn mực ứng xử xã hội, được thể hiện rõ nét 

trong các nghi lễ, luật tục và lối sống cộng đồng. Niềm tin rằng tổ tiên luôn hiện diện, 

dõi theo và che chở cho con cháu được lồng ghép sâu sắc trong mọi nghi thức vòng đời. 

Điều này có thể thấy rõ trong lễ trưởng thành – một nghi lễ đánh dấu bước chuyển từ 

thiếu niên sang người trưởng thành, nơi con cháu dâng lễ vật và gửi gắm lời khấn: “Ơ 

các Yang! ngày bốn đã qua, ngày ba đã đến, nay chủ nhà có con heo thiến mời các Yang 

cùng tổ tiên ông bà gần xa về dự lễ M'pu toh kông, mừng và phù hộ sức khỏe cho chàng 

trai Y Rít trưởng thành.”[20, tr.51] Lời khấn ấy không chỉ mang tính mời gọi thần linh, 



61 

 

 

mà còn thể hiện sự tri ân đối với tổ tiên, như một cách khẳng định rằng sự trưởng thành 

của con cháu là kết quả từ quá trình nâng đỡ, che chở của các thế hệ đi trước. 

Tinh thần hiếu kính cũng được khắc họa trong lời khấn thần linh khi đứa trẻ đầy 

ba tuổi: “Ban cho nó biết tìm họ hàng gần xa. Ban cho nó biết tìm ông bà xa xưa… Biết 

nhường cho chị cho em đến ở” [21, tr. 75], cho thấy yêu cầu đạo lý phải luôn ghi nhớ 

cội nguồn, sống nhân hòa và biết tôn ti trật tự trong gia đình, dòng họ. Luật tục Ê-đê 

cũng quy định rõ vai trò của cha mẹ, ông bà trong việc giáo dục con cháu: “Có cây đa 

thì phải hỏi cây đa, có cây sung thì phải hỏi cây sung, có mẹ cha thì phải hỏi mẹ cha. 

Kẻ như lưỡi dao lại muốn dày hơn sống dao, là một trẻ nít lại muốn khôn hơn người 

lớn… Nếu người ta bắt được… thì phải đưa ra xét xử” [142, tr. 231]. 

Ngoài ra, các nghi lễ như lễ cưới - nơi cô dâu, chú rể dâng quà cảm tạ cha mẹ hai 

bên, lễ cúng sức khỏe cho người cao tuổi - thể hiện sự biết ơn và chúc phúc cho thế hệ 

trước, hay lễ tang - với sự chuẩn bị chu đáo thể hiện lòng hiếu thảo đối với người đã 

khuất, đều là biểu hiện cụ thể của nhân sinh quan mang tính tri ân sâu sắc. Việc tổ chức 

lễ tang không đơn thuần là nghi thức, mà còn là một phương tiện giáo dục trực quan, 

nơi các thế hệ sau học cách tôn trọng người đi trước, tiếp nối mạch nguồn gia tộc. 

Có thể nói, lòng biết ơn tổ tiên không chỉ hiện diện trong hành vi cá nhân mà còn 

được thể chế hóa trong tập quán, luật tục và các thiết chế văn hóa - tín ngưỡng của người 

Ê-đê. Đó là giá trị cốt lõi, là sợi dây liên kết giữa các thế hệ, giữ gìn sự cố kết cộng đồng 

và gìn giữ bản sắc văn hóa trong quá trình phát triển của tộc người. 

Trong nhân sinh quan của người Ê-đê, lòng biết ơn đối với ông bà, tổ tiên không 

đơn thuần là biểu hiện đạo đức cá nhân, mà còn là một nội dung sâu sắc thuộc hệ giá trị 

văn hóa - tín ngưỡng, được tái hiện sinh động trong các nghi lễ liên quan đến vòng đời, 

đặc biệt là tang lễ và lễ bỏ mả. Mỗi giai đoạn của tang lễ không chỉ thể hiện tình cảm 

của người sống dành cho người đã khuất, mà còn phản ánh hệ thống quan niệm triết lý 

về sự tiếp nối giữa hai thế giới - nhân gian và thế giới tổ tiên. 

Ngay từ thời điểm lâm chung, khi một thành viên trong cộng đồng chuẩn bị từ giã 

cõi đời, gia đình đã mời thầy cúng đến để “cầu xin thần linh buông tha cho linh hồn 

người bệnh” bằng nghi lễ hiến sinh. Nếu người bệnh không qua khỏi, cộng đồng sẽ lập 

tức bước vào chuỗi nghi thức phức tạp để đưa tiễn người mất về với tổ tiên. Hành động 

“hú gọi atâo” – linh hồn tổ tiên – được cử hành bởi người trong dòng họ tại khu mộ địa, 



62 

 

 

như một lời thông báo rằng đã đến lúc chào đón một thành viên mới về buôn của người 

chết (buôn atâo). Đây không đơn thuần là một nghi thức mang tính biểu tượng, mà là 

một biểu hiện sinh động của quan niệm “trở về nguồn” – nơi tổ tiên được tôn kính như 

những thực thể thiêng liêng, giữ vai trò dẫn đường và bảo trợ cho con cháu. 

Nghi lễ chôn cất của người Ê-đê cũng thể hiện sâu sắc lòng tri ân và hiếu kính. 

Theo phong tục, khi hạ huyệt, gia đình sẽ đặt theo quan tài những vật dụng cá nhân của 

người đã khuất – như chiêng, ché, công cụ sản xuất… – cùng với những món quà mà bà 

con buôn làng gửi “cho ông bà của họ”, với quan niệm rằng “người chết sẽ mang theo 

về thế giới bên kia” [19, tr.88]. Đây là một hành vi mang tính biểu tượng cao, thể hiện 

tấm lòng biết ơn, đồng thời tạo điều kiện để người đã khuất có cuộc sống đầy đủ, không 

thiếu thốn nơi thế giới tổ tiên. 

Đặc biệt, trước khi lấp đất huyệt mộ, người Ê-đê sẽ đặt “một ché rượu đã đục thủng 

đáy ở đầu huyệt và một cây tre đã đục thông các mắt, cắm từ đáy vượt lên khỏi mặt đất, 

ngay phía đầu quan tài” [19, tr.88]. Hành động này nhằm mục đích duy trì sự kết nối 

giữa người sống và người chết, theo đó mỗi ngày, gia đình sẽ đổ cơm, thức ăn, rượu… 

vào ống tre để gửi xuống cho người đã khuất. Việc nuôi linh hồn như vậy sẽ kéo dài cho 

đến khi lễ bỏ mả chính thức diễn ra. Điều này bắt nguồn từ quan niệm rằng, trước khi lễ 

bỏ mả được cử hành, “linh hồn người chết vẫn chưa thể về với buôn của người sống, 

cũng chưa thể về với buôn tổ tiên (buôn Atâo), mà vẫn bị ràng buộc quanh khu mộ 

địa”[141, tr.229]. Do đó, nghĩa vụ chăm sóc linh hồn người chết trở thành một hành 

động thiết yếu thể hiện tình cảm, trách nhiệm và lòng biết ơn của con cháu đối với ông 

bà, tổ tiên. 

Ngoài ra, hệ thống các nghi lễ hậu tang như lễ bỏ mả không chỉ là sự tiễn đưa linh 

hồn một cách trang trọng mà còn là nghi thức mang tính chúc phúc, thể hiện niềm tin 

rằng tổ tiên sẽ tiếp tục phù hộ độ trì cho con cháu. Trong nhân sinh quan Ê-đê, cái chết 

không đánh dấu sự kết thúc mà mở ra một hành trình mới trong mối quan hệ gắn bó giữa 

người đã khuất và các thế hệ đang sống. Vì vậy, triết lý “sống vì tổ tiên – chết trở về 

nguồn cội” đã thấm sâu vào mọi hoạt động nghi lễ và điều chỉnh hành vi đạo đức của cá 

nhân trong cộng đồng. 

Tóm lại, qua những nghi lễ tang ma, tập tục chia của, các hình thức cúng tế và lễ 

bỏ mả, người Ê-đê không chỉ biểu hiện lòng thành kính đối với người đã khuất, mà còn 



63 

 

 

tái khẳng định một quan niệm nhân sinh sâu sắc về sự tiếp nối và trường tồn. Đây chính 

là một trong những biểu hiện tiêu biểu nhất của lòng biết ơn đối với ông bà, tổ tiên trong 

hệ thống nhân sinh quan của người Ê-đê. 

Trong nhân sinh quan của người Ê-đê, lòng biết ơn không chỉ là một giá trị đạo lý 

thuần túy, mà còn là một yếu tố nền tảng cấu thành nên bản sắc văn hóa của cộng đồng. 

Lòng biết ơn ấy không chỉ được thể hiện bằng lời khấn, lễ vật, mà còn bằng cách sống 

có trách nhiệm với gia đình, buôn làng, với thiên nhiên và vạn vật xung quanh. Chính 

từ hệ giá trị đó, lòng biết ơn trở thành một động lực điều chỉnh hành vi cá nhân và củng 

cố sợi dây liên kết cộng đồng. Nó góp phần gìn giữ một thế giới quan hài hòa, nơi con 

người sống không chỉ vì hiện tại mà còn gắn bó sâu sắc với quá khứ và có trách nhiệm 

với tương lai – một biểu hiện đậm chất nhân văn và giàu tính triết lý trong đời sống tinh 

thần của người Ê-đê. 

Thứ ba, ước mơ, khát vọng về một cuộc sống ấm no, hạnh phúc. 

Ước mơ về một cuộc sống ấm no, hạnh phúc là một trong những nội dung cốt lõi 

trong nhân sinh quan của người Ê-đê. Khát vọng ấy không chỉ hiện hữu trong lao động 

sản xuất mà còn thấm đẫm trong đời sống tâm linh, nghi lễ và ứng xử hằng ngày với tự 

nhiên và cộng đồng. Đó là một khát vọng bền vững, mang tính truyền đời và được biểu 

hiện một cách sinh động qua tín ngưỡng, nghi lễ và luật tục. 

Là cư dân nông nghiệp nương rẫy sống gắn bó với rừng, người Ê-đê quan niệm đất 

đai, sông suối, rẫy nương là cội nguồn sinh tồn, là “cái nia tròn khum khum, cái lưng 

của tổ tiên” [1, tr.78]. Họ coi rừng là nơi cung cấp cái ăn, cái mặc, nơi trú ngụ sau khi 

chết và cũng là chốn linh thiêng chứa đựng thần linh, cần được tôn trọng tuyệt đối. Chính 

vì vậy, mọi hoạt động khai thác tự nhiên đều gắn liền với nghi lễ nhằm cầu xin sự phù 

hộ từ các vị thần, thể hiện mong mỏi được sống thuận hòa với trời đất để có mùa màng 

tươi tốt, buôn làng thịnh vượng, con người an lành. 

Trong nghi lễ cầu mưa (kăm mah), một nghi lễ đặc trưng của cư dân nương rẫy, 

thầy cúng đọc lời khẩn: 

“Ơ yàng trời! Ơ yàng mưa! Hôm nay buôn làng chúng tôi làm lễ cầu mưa để gieo 

lúa mùa rẫy mới. Chúng con cúng yàng ba con heo thiến, ba ché rượu đầy. Mời các yàng 

về hưởng và giúp buôn làng chúng tôi có mưa sớm để cây lúa, cây kê, cây bầu, cây bí 



64 

 

 

tốt tươi, mùa màng năm nay nhà nhà đều có lúa, kê đầy kho, heo, gà, trâu, bò đầy chuồng, 

bầu, bí đầy nhà, ở Yàng!”[20, tr. 51] 

Lời khấn chân thành này là sự kết tinh của bao khát vọng mộc mạc nhưng thiết 

tha: có lúa đầy kho, kê đầy bồ, nhà nhà sung túc. Mỗi mùa rẫy mới không chỉ là một chu 

kỳ canh tác, mà còn là một hành trình nối dài ước mơ an cư lạc nghiệp, nối tiếp mạch 

sống của cộng đồng. 

Trong lễ ăn trâu mừng được mùa, thầy cúng cũng cầu chúc: “Ơ yàng trời, yàng 

đất! Ơ yàng núi, yàng sông! Ơ yàng Đông, yàng Tây! Hôm nay buôn làng chúng tôi đã 

kết thúc một mùa rẫy cũ chuẩn bị bước vào một mùa rẫy mới, xin mời các yàng về dự 

lễ ăn trâu. Cầu cho buôn làng hoà thuận, cái thiện, cái tốt hãy đến, cái ác lùi xa, mùa 

màng tươi tốt, người người mạnh khoẻ, mọi nhà no ấm, yên vui”[20, tr.51]. Lời khấn ấy 

là sự hội tụ của toàn bộ ước vọng nhân sinh: từ hòa thuận, mạnh khỏe đến yên vui, đủ 

đầy - những giá trị tinh thần và vật chất hòa quyện, phản ánh rõ nét lý tưởng sống cao 

đẹp của người Ê-đê. 

Bên cạnh nghi lễ, người Ê-đê còn truyền dạy cho con cháu thái độ sống biết ơn tự 

nhiên và thần linh - bởi theo họ, con người chỉ “vay mượn từ tự nhiên” để duy trì sự 

sống và cần có trách nhiệm hoàn trả. Canh tác nương rẫy không tùy tiện mà phải thông 

qua nghi lễ xin phép rừng, thần đất, thần núi… Sự thận trọng ấy không chỉ bắt nguồn từ 

niềm tin tín ngưỡng mà còn thể hiện ước vọng bền vững: làm ăn thuận lợi, sống an lành, 

được mùa dài lâu, và không vi phạm luật thiêng. 

Như vậy, khát vọng ấm no trong nhân sinh quan người Ê-đê không chỉ gói gọn 

trong cơm no áo ấm, mà rộng hơn, đó là một sự sống hài hòa với trời đất, sự cộng cảm 

với thiên nhiên, cùng niềm tin vững chắc vào thần linh phù hộ. Ước vọng ấy vừa thực 

tiễn, vừa thiêng liêng, vừa là nền tảng vật chất cho sự sinh tồn, vừa là lý tưởng sống 

mang đậm chất nhân văn – nơi con người Ê-đê sống không tách rời cội nguồn của mình: 

rừng, đất, trời, và cộng đồng. 

Khát vọng về một cuộc sống hạnh phúc của người Ê-đê không chỉ là ước muốn 

mang tính cá nhân mà còn là lý tưởng gắn liền với cộng đồng. Trước hết, điều này được 

thể hiện rõ trong không gian sống - những buôn làng tập trung trên địa hình bằng phẳng, 

đất đai màu mỡ, gần nguồn nước. Người Ê-đê sống quần cư trong những ngôi nhà dài 

(sang dôk) – biểu tượng của đại gia đình mẫu hệ, vừa là nơi cư trú, vừa là không gian 



65 

 

 

sinh hoạt cộng đồng, nơi diễn ra các nghi lễ, hội họp và tiếp khách. Căn phòng chung 

(gah) được ví như “ngôi nhà rông” của người Ê-đê, nơi thể hiện đậm nét tinh thần cộng 

đồng và sự gắn kết giữa các thành viên trong gia đình cũng như trong buôn làng. 

Khát vọng hạnh phúc của người Ê-đê cũng thể hiện qua quan niệm về sự giàu có. 

Trong xã hội Ê-đê truyền thống, sự phân tầng mdrong (người giàu) và bun (người nghèo) 

không chỉ là yếu tố kinh tế mà còn phản ánh sự che chở, bảo vệ của cộng đồng với những 

thành viên yếu thế. Ngay cả nô lệ hay người ở đợ cũng “mau chóng trở thành thành viên 

của gia đình mà họ tùy thuộc, uống chung cùng ché với chủ ngày lễ và đánh trống, nói 

chung ít khi chịu đựng cơn thịnh nộ của chủ” [57, tr. 62]. Điều đó cho thấy sự nhân văn 

trong cấu trúc xã hội Ê-đê. 

Dù giàu hay nghèo, người Ê-đê luôn tin rằng sự thịnh vượng là “tặng phẩm của 

Thần, bất kể các phương tiện nhờ đó người ta đạt được sự giàu có là gì” [68, tr. 99]. 

Những người được gọi là mdrong ciang cat – người giàu do tiền định – phải thực hiện 

các lễ hiến sinh cầu kỳ, mời các phúc thần như thần rắn, thần ong, thần núi… để chứng 

nghiệm sự giàu có của họ. Nếu không làm lễ “xứng đáng”, họ sẽ bị rơi vào cảnh nghèo 

nàn, điên loạn. Ngược lại, khi lễ hoàn tất, người ấy được thần ban phúc và trở thành 

mdrong. Sau đó, họ còn tổ chức lễ suôt yang - lễ “đuổi thần” - để đưa cuộc sống buôn 

làng quay về trạng thái yên ổn. Dưới lăng kính duy tâm, đây là biểu hiện của một quan 

niệm sâu sắc về cộng đồng: sự giàu có phải được chia sẻ, làm lợi cho mọi người trong 

buôn làng, không phải là đặc quyền cá nhân mà là phúc lành chung. 

Đặc biệt, lý tưởng sống và khát vọng hạnh phúc của người Ê-đê được thể hiện rõ 

nét trong sử thi anh hùng như “Đam San” hay “Đam Yi”. Nhân vật anh hùng không 

mang cái tôi cá nhân, mà là hiện thân lý tưởng chung của cộng đồng. Các cuộc chiến 

tranh trong sử thi đều nhằm “đem lại cuộc sống hạnh phúc, ấm no cho cộng đồng” [113, 

tr. 55], chống lại các thế lực thù địch, bảo vệ danh dự và sự thịnh vượng của buôn làng. 

Sự gắn bó hài hòa giữa anh hùng với cộng đồng trở thành biểu tượng của sức mạnh tập 

thể. Hêghen từng nhận định: “Cá nhân của thời đại anh hùng cũng không xác lập sự 

phân chia về mặt luân lí giữa bản thân mình với cái chính thể xã hội mà anh ta thuộc 

vào” [66, tr. 323-324]. Mọi hành động, mọi lý tưởng của anh hùng cũng chính là khát 

vọng của buôn làng: được sống hòa hợp, no ấm, vững mạnh, và trường tồn. 



66 

 

 

Không khí sinh hoạt xã hội Ê-đê truyền thống là không khí của niềm tin và sự lạc 

quan. Người dân Ê-đê “biết sống hòa thuận, hạnh phúc và lạc quan trong điều kiện sống 

còn hạn chế” với một tinh thần cố kết mạnh mẽ [1, tr. 147]. Các lễ hội, hội hè như lễ 

mừng chiến thắng, lễ cưới, lễ thổi tai cho con trai… không chỉ là dịp tôn vinh cộng đồng 

mà còn thể hiện khát vọng được sống đông vui, “ăn năm uống tháng”, cùng nhau hưởng 

hạnh phúc, phồn thịnh. 

2.2. Sự biến đổi nhân sinh quan của người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk hiện nay - quan 

niệm và nội dung 

Biến đổi là một khái niệm dùng để chỉ quá trình vận động, chuyển hóa từ trạng thái 

này sang trạng thái khác, từ dạng thức này sang dạng thức khác. Theo quan niệm mácxít, 

“Biến đổi bao hàm mọi sự vận động và sự tác động qua lại, sự chuyển hóa từ trạng thái 

này sang trạng thái khác” [135, tr. 39]. Theo đó, mọi sự vật, hiện tượng đều có một quá 

trình vận động, phát triển khách quan theo hướng sự vật, hiện tượng mới ra đời thay thế 

sự vật, hiện tượng cũ với những dấu hiệu đặc trưng mới.  

Sự biến đổi là một hiện tượng tồn tại ở mọi lĩnh vực, từ tự nhiên, xã hội cho đến 

tư duy. Chúng tôi cho rằng: Sự biến đổi là quá trình hoặc trạng thái của sự thay đổi, 

chuyển đổi hoặc phát triển từ một trạng thái ban đầu sang một trạng thái mới. 

Sự biến đổi có thể xảy ra trong nhiều lĩnh vực khác nhau, và ảnh hưởng đến cuộc 

sống của con người một cách sâu sắc. Trong tự nhiên, sự biến đổi có thể đặt ra những 

thách thức lớn đối với bảo tồn tài nguyên tự nhiên và đa dạng sinh học. Sự thay đổi khí 

hậu, ô nhiễm môi trường. Một trong những lĩnh vực quan trọng nhất là sự biến đổi trong 

xã hội. Đối với xã hội, sự ổn định xã hội chỉ là tương đối về mặt hình thức, bề ngoài, 

tương đối còn thực chất, nội dung bên trong luôn có sự vận động, biến đổi. Sự biến đổi 

trong lĩnh vực văn hóa cũng có ảnh hưởng mạnh mẽ đến cuộc sống xã hội. Sự thay đổi 

trong văn hóa có thể đem lại sự đa dạng và sáng tạo, nhưng cũng có thể gây ra sự mất 

mát và suy giảm giá trị truyền thống.  

Sự biến đổi nhân sinh quan là một hiện tượng tất yếu trong tiến trình lịch sử và xã 

hội, phản ánh sự vận động và phát triển không ngừng của ý thức con người trước những 

thay đổi của thực tại khách quan. Nhân sinh quan, với tư cách là tập hợp những quan 

niệm, tư tưởng của con người về bản chất cuộc sống, vị trí và vai trò của mình trong thế 

giới, luôn chịu sự tác động của các yếu tố kinh tế, văn hóa, chính trị và tự nhiên. Do đó, 



67 

 

 

sự biến đổi của nó không chỉ là sự phản ánh những thay đổi của hiện thực, mà còn là 

một phần tất yếu của quá trình sáng tạo và tái cấu trúc nhận thức để thích nghi với những 

điều kiện mới. 

Trên phương diện lý luận, sự biến đổi nhân sinh quan, xét trong tổng thể các chiều 

kích biện chứng, là quá trình vận động nội tại của ý thức con người trong mối quan hệ 

với thực tiễn lịch sử và điều kiện xã hội. Sự biến đổi đó, xét đến cùng là quá trình con 

người tự ý thức và cải biến bản thân trong mối quan hệ với thế giới. Nó không chỉ là sản 

phẩm của sự biến động khách quan mà còn là minh chứng cho năng lực tự điều chỉnh 

của ý thức con người trước những thách thức của lịch sử. Do đó, nghiên cứu sự biến đổi 

nhân sinh quan không chỉ giúp chúng ta hiểu rõ hơn về sự phát triển của ý thức xã hội, 

mà còn góp phần định hướng các giá trị cho một cuộc sống có ý nghĩa trong tương lai. 

Từ những phân tích trên, chúng tôi cho rằng, sự biến đổi nhân sinh quan của người 

Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk hiện nay biểu hiện ra là sự thay đổi quan niệm về cuộc sống; về sự 

trân trọng, lòng biết ơn; về ước mơ, khát vọng một cuộc sống ấm no, hạnh phúc của 

người Ê-đê theo hai xu hướng: biến đổi tích cực và biến đổi tiêu cực. 

Trước hết, cần khẳng định rằng, sự biến đổi nhân sinh quan của người Ê-đê ở tỉnh 

Đắk Lắk hiện nay không thể được hiểu giản đơn như sự “thay đổi trong suy nghĩ” hay 

“khác đi” về lối sống, mà thực chất là sự dịch chuyển có tính cấu trúc trong hệ giá trị 

định hướng đời sống, bao gồm những điều chỉnh sâu sắc trong quan niệm về con người, 

về ý nghĩa tồn tại, về các mối quan hệ cơ bản giữa cá nhân – cộng đồng – tự nhiên – thế 

giới thiêng. Đây là quá trình vừa mang tính kế thừa, vừa mang tính cải biến, phản ánh 

sự thích ứng của nhân sinh quan truyền thống trước những biến đổi mạnh mẽ của điều 

kiện tồn tại xã hội trong bối cảnh hiện nay. 

Xét về nội hàm, “sự biến đổi nhân sinh quan” trước hết biểu hiện ở sự vận động 

của các quan niệm nền tảng định hướng hành vi sống, chứ không chỉ dừng lại ở sự thay 

đổi hình thức sinh hoạt văn hóa. Đối với người Ê-đê, nhân sinh quan truyền thống vốn 

được hình thành trên nền tảng của tính cộng đồng, sự hòa hợp với tự nhiên, tín ngưỡng 

đa thần và chế độ mẫu hệ, trong đó con người được nhìn nhận như một mắt xích trong 

chỉnh thể cộng đồng – buôn làng – vũ trụ. Trong bối cảnh hiện nay, các quan niệm ấy 

không còn giữ nguyên trạng, mà đang chịu sự tái cấu trúc giá trị, khi những yếu tố cá 

nhân, lý tính, hiệu quả kinh tế và khát vọng khẳng định bản thân ngày càng được đề cao. 



68 

 

 

Cụ thể, trong quan niệm về cuộc sống, người Ê-đê đã và đang chuyển từ cách nhìn 

thiên về sự an phận, hài hòa và lệ thuộc vào tự nhiên, thần linh sang cách tiếp cận mang 

tính chủ động hơn đối với cuộc đời. Nếu như trước đây, đời sống được quan niệm chủ 

yếu như sự tiếp nối tuần hoàn trong cộng đồng, thì nay, ý thức cá nhân về mục đích sống, 

về học tập, lập nghiệp và nâng cao chất lượng cuộc sống ngày càng trở nên rõ nét. Sự 

chuyển dịch này phản ánh tác động trực tiếp của kinh tế thị trường, giáo dục hiện đại và 

quá trình giao lưu văn hóa, đồng thời cho thấy sự mở rộng không gian lựa chọn của cá 

nhân trong cộng đồng Ê-đê. 

Trong quan niệm về sự trân trọng và lòng biết ơn, vốn gắn chặt với tín ngưỡng thờ 

cúng tổ tiên, thần linh và sự gắn bó buôn làng, hiện nay đang xuất hiện sự phân hóa rõ 

rệt. Một mặt, nhiều gia đình và cộng đồng vẫn duy trì các nghi lễ truyền thống như lễ 

bỏ mả, lễ cúng sức khỏe, lễ cúng rẫy… không chỉ với tư cách là hoạt động tín ngưỡng, 

mà còn như biểu tượng văn hóa tinh thần và phương tiện cố kết cộng đồng. Mặt khác, 

dưới áp lực của đời sống hiện đại, không ít người – đặc biệt là thế hệ trẻ – có xu hướng 

giản lược nghi lễ, coi nhẹ chiều kích linh thiêng, thậm chí tiếp cận đời sống theo hướng 

thực dụng, làm suy giảm vai trò điều chỉnh hành vi của các giá trị truyền thống. Sự phân 

hóa này cho thấy nhân sinh quan Ê-đê đang tồn tại đồng thời các lớp giá trị khác nhau, 

vừa bảo lưu truyền thống, vừa chịu tác động mạnh mẽ của lối sống hiện đại. 

Trong ước mơ và khát vọng về cuộc sống ấm no, hạnh phúc, sự biến đổi nhân sinh 

quan thể hiện rõ ở sự kết hợp giữa khát vọng cộng đồng và mục tiêu cá nhân. Người Ê-

đê hiện nay vẫn nuôi dưỡng ước mong truyền thống về cuộc sống “ăn no, mặc ấm, buôn 

làng yên ổn”, nhưng đồng thời hướng tới những mục tiêu cụ thể hơn như học hành, nghề 

nghiệp ổn định, nâng cao thu nhập, cải thiện vị thế xã hội. Khát vọng hạnh phúc vì thế 

không còn thuần nhất là hạnh phúc cộng đồng mang tính bao trùm, mà ngày càng gắn 

với sự thành đạt và tự khẳng định của cá nhân, dù vẫn được đặt trong mối quan hệ với 

gia đình và buôn làng. 

Từ những nội dung trên có thể thấy rằng, sự biến đổi nhân sinh quan của người Ê-

đê ở tỉnh Đắk Lắk hiện nay diễn ra theo hai chiều hướng song hành: tích cực và tiêu cực. 

Chiều hướng tích cực thể hiện ở sự mở rộng nội dung nhân sinh quan, làm phong phú 

thêm các giá trị sống, khơi dậy tinh thần cầu tiến, nâng cao ý thức làm chủ cuộc sống và 

vị thế của cá nhân trong cộng đồng. Ngược lại, chiều hướng tiêu cực biểu hiện ở nguy 



69 

 

 

cơ suy giảm tính cộng đồng, đứt gãy truyền thống, phai nhạt các chuẩn mực đạo đức và 

sự gia tăng lối sống thực dụng, cá nhân chủ nghĩa. 

Về phương diện phương pháp luận, quá trình biến đổi nhân sinh quan của người 

Ê-đê cần được đặt trong mối quan hệ biện chứng giữa điều kiện tồn tại xã hội và đời 

sống tinh thần. C.Mác và Ph.Ăngghen đã chỉ rõ: 

“Sự sản xuất ra những ý niệm và ý thức thì lúc đầu gắn liền mật thiết… Ý thức 

không bao giờ có thể là cái gì khác hơn là sự tồn tại được ý thức, và tồn tại của con 

người là quá trình đời sống hiện thực của con người” [28, tr.37]; và 

“Phương thức sản xuất đời sống vật chất quyết định các quá trình sinh hoạt xã hội, chính 

trị và tinh thần nói chung…” [64, tr.25]. 

Dưới ánh sáng của nguyên lý này, có thể khẳng định rằng sự biến đổi nhân sinh 

quan của người Ê-đê không phải là hiện tượng tự phát, mà là kết quả tất yếu của sự biến 

đổi trong phương thức sản xuất, trong cơ cấu kinh tế – xã hội, trong không gian cư trú 

và trong các hình thức giao tiếp xã hội của cộng đồng ở tỉnh Đắk Lắk hiện nay. 

Như vậy, sự biến đổi nhân sinh quan của người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk hiện nay là 

một quá trình lịch sử – cụ thể, mang tính biện chứng, phản ánh sự điều chỉnh và tái cấu 

trúc hệ giá trị sống của cộng đồng trước những biến đổi sâu sắc của điều kiện tồn tại xã 

hội. Quá trình này vừa chứa đựng những yếu tố tích cực cần được bồi đắp và phát huy, 

vừa bộc lộ những xu hướng tiêu cực cần được nhận diện, điều chỉnh và khắc phục. Việc 

phân tích đầy đủ hai mặt của sự biến đổi đó là cơ sở khoa học quan trọng để định hướng 

xây dựng một nhân sinh quan tiến bộ, giàu tính nhân văn, góp phần bảo tồn và phát triển 

bền vững các giá trị văn hóa – tinh thần của người Ê-đê trong điều kiện mới. 

Cuối cùng, trong nhiều thập kỷ qua, những biến đổi ấy tập trung thể hiện ở ba nội 

dung chủ yếu: 

(1) sự biến đổi trong quan niệm về cuộc sống (ý nghĩa, mục đích sống và thân phận 

con người); 

(2) sự biến đổi trong quan niệm về sự trân trọng và lòng biết ơn (đối với thần linh, 

tổ tiên và cộng đồng); 

(3) sự biến đổi trong ước mơ, khát vọng về một cuộc sống ấm no, hạnh phúc. 



70 

 

 

Ba nội dung này chính là những trục phân tích xuyên suốt để nhận diện một cách 

hệ thống và toàn diện sự biến đổi nhân sinh quan của người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk hiện 

nay. 

2.3. Những nhân tố tác động đến sự biến đổi nhân sinh quan của người Ê-đê ở tỉnh 

Đắk Lắk hiện nay 

2.3.1. Hội nhập quốc tế và giao lưu văn hóa 

Trong tiến trình hội nhập quốc tế và toàn cầu hóa hiện nay, sự giao lưu văn hóa 

cùng với sự phát triển nhanh chóng của khoa học – công nghệ hiện đại đã và đang tạo 

ra những chuyển biến sâu sắc trong nhân sinh quan của người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk. Các 

biến đổi này không chỉ diễn ra trên bề mặt sinh hoạt văn hóa – xã hội, mà còn tác động 

trực tiếp vào hệ giá trị, chuẩn mực đạo đức, lối sống và quan niệm sống của từng cá 

nhân cũng như cộng đồng. Sự thay đổi này vừa mang tính khách quan – do điều kiện 

lịch sử, kinh tế, chính trị, xã hội mới đặt ra – vừa mang tính chủ quan, thể hiện ở khả 

năng tiếp nhận, chọn lọc và tái cấu trúc các giá trị của chính người Ê-đê. Nhân sinh 

quan, với tư cách là một bộ phận của ý thức xã hội, luôn chịu sự chi phối từ tồn tại xã 

hội; vì vậy, những biến chuyển mạnh mẽ của thời đại hiện nay tất yếu in dấu trong cách 

người Ê-đê nhìn nhận về cuộc sống, mục đích tồn tại và định hướng giá trị cho tương 

lai. 

Một mặt, quá trình hội nhập quốc tế mở ra điều kiện thuận lợi để đồng bào Ê-đê 

tiếp cận với những giá trị tri thức tiên tiến và chuẩn mực nhân văn phổ quát của nhân 

loại. Những nguyên tắc như dân chủ, bình đẳng giới, ý thức về quyền con người, tinh 

thần tự chủ, khát vọng sáng tạo và vươn lên không chỉ tồn tại trong sách vở, mà được 

truyền tải mạnh mẽ qua hệ thống giáo dục, truyền thông đa phương tiện, mạng xã hội và 

các hoạt động giao lưu văn hóa – kinh tế trong và ngoài nước. Thế hệ trẻ Ê-đê ngày nay 

năng động hơn trong việc tiếp thu khoa học kỹ thuật mới, học hỏi mô hình sản xuất nông 

nghiệp hiện đại từ người Kinh, Mường, Thái…, ứng dụng vào phát triển kinh tế hộ gia 

đình, phát triển du lịch cộng đồng, hoặc xây dựng các dự án khởi nghiệp dựa trên vốn 

văn hóa bản địa. Nếu như trước đây, khát vọng hạnh phúc chủ yếu gắn với chu kỳ nương 

rẫy, sự ấm no giản đơn, thì nay đã mở rộng thành khát vọng phát triển bền vững, hội 

nhập sâu rộng và nâng cao chất lượng cuộc sống. Đây là minh chứng rõ nét cho một 



71 

 

 

nhân sinh quan mới: năng động, chủ động, đề cao tính cá nhân nhưng vẫn duy trì sợi 

dây liên kết cộng đồng và tinh thần văn hóa bản địa. 

Tuy nhiên, đi liền với những thuận lợi ấy là những thách thức nghiêm trọng đối 

với việc gìn giữ nhân sinh quan truyền thống của người Ê-đê. Sự lan tỏa của internet, 

mạng xã hội và công nghệ số làm cho không gian buôn làng – vốn là nơi nuôi dưỡng giá 

trị truyền thống – dần bị thu hẹp. Không gian cộng đồng thiêng liêng với những lễ hội, 

nghi lễ vòng đời, nơi người trẻ học hỏi từ già làng, thầy cúng, đang bị thay thế bằng các 

kết nối “ảo”, các hoạt động tiêu dùng và giải trí cá nhân. Sự gắn bó cộng đồng vốn là 

nền tảng của nhân sinh quan Ê-đê truyền thống bị suy giảm rõ rệt, nhất là trong giới trẻ, 

khi họ ngày càng xa rời nghi lễ, ít quan tâm đến tín ngưỡng bản địa và tri thức dân gian. 

Tác động của các tôn giáo ngoại nhập, đặc biệt là Tin Lành và Công giáo, càng 

làm quá trình biến đổi nhân sinh quan trở nên sâu sắc hơn. Khi tiếp nhận đức tin mới, 

người Ê-đê không chỉ thay đổi hệ thống tín ngưỡng, mà còn tái định hình quan niệm 

sống: từ chỗ gắn bó với chu kỳ nông nghiệp, nghi lễ đa thần và sinh hoạt cộng đồng, 

chuyển sang hệ đạo đức dựa trên giới luật tôn giáo. Tác động này có mặt tích cực như 

khuyến khích lối sống tiết kiệm, giảm mê tín, nâng cao tinh thần trách nhiệm gia đình; 

song cũng tạo ra hệ quả tiêu cực khi làm mất cơ sở tồn tại của nhiều nghi lễ truyền thống, 

kéo theo sự rạn nứt cố kết cộng đồng và suy giảm vai trò của buôn làng trong đời sống 

tinh thần. 

Đặc biệt, các thế lực thù địch, phản động đã lợi dụng vấn đề dân tộc, tôn giáo để 

gieo rắc tư tưởng cực đoan, kích động ly khai, chia rẽ đồng bào Ê-đê với các dân tộc 

khác và phủ nhận chính sách của Đảng, Nhà nước. Thông qua việc xuyên tạc tôn giáo, 

cổ súy cho “tự trị” hay “tự quản” buôn làng, chúng tác động trực tiếp đến nhận thức và 

nhân sinh quan của một bộ phận người dân, nhất là giới trẻ, khiến họ có nguy cơ lệch 

chuẩn về giá trị sống, giảm sút tinh thần trách nhiệm xã hội và làm suy yếu khối đại 

đoàn kết toàn dân tộc. Đây là một nguy cơ tiềm ẩn, bởi nó không chỉ phá vỡ sự thống 

nhất trong hệ giá trị truyền thống, mà còn đe dọa đến sự ổn định văn hóa - xã hội lâu dài 

của cộng đồng Ê-đê. Việc các thế lực thù địch lợi dụng vấn đề dân tộc, tôn giáo để gieo 

rắc tư tưởng cực đoan là biểu hiện của cuộc đấu tranh giai cấp trên lĩnh vực ý thức hệ, 

trực tiếp ảnh hưởng đến nhân sinh quan Ê-đê. 



72 

 

 

Bên cạnh đó, sự giao lưu văn hóa không bình đẳng, kết hợp với chính sách phát 

triển kinh tế - xã hội đôi khi còn thiếu tính đặc thù, khiến người Ê-đê rơi vào thế bị động, 

tiếp nhận văn hóa bên ngoài một cách hời hợt hoặc mô phỏng thiếu chọn lọc. Hiện tượng 

“trình diễn hóa” các lễ hội, khi đồng bào không còn là chủ thể mà trở thành đối tượng 

bị quan sát, càng làm nhân sinh quan truyền thống bị đứt gãy và phai nhạt. Người trẻ 

dần mất niềm tin vào giá trị cổ truyền, trong khi các thế hệ già không có môi trường 

truyền dạy, dẫn đến nguy cơ đứt đoạn văn hóa – tinh thần. 

Tóm lại, trong bối cảnh toàn cầu hóa và hội nhập, sự biến đổi nhân sinh quan của 

người Ê-đê ở Đắk Lắk diễn ra toàn diện và tất yếu, phản ánh mối quan hệ biện chứng 

giữa tồn tại xã hội và ý thức xã hội. Một nhân sinh quan mới đang hình thành: hiện đại, 

cá nhân hóa, cởi mở, mang tính hội nhập; song đồng thời phải đối diện với nguy cơ mất 

gốc, mai một bản sắc và chịu tác động tiêu cực từ những luận điệu chia rẽ của các thế 

lực thù địch, phản động. Đây chính là thách thức lớn trong việc bảo tồn và phát huy giá 

trị nhân sinh của người Ê-đê trong thời kỳ mới. 

2.3.2. Điều kiện kinh tế - xã hội 

Theo quan điểm duy vật lịch sử, ý thức xã hội là sản phẩm phản ánh tồn tại xã hội, 

do tồn tại xã hội quyết định. Khi tồn tại xã hội thay đổi thì ý thức xã hội, bao gồm cả tư 

tưởng, quan niệm sống, nhân sinh quan của con người cũng sẽ thay đổi theo, dù có lúc 

nhanh, lúc chậm, có yếu tố thay đổi rõ rệt, có yếu tố điều chỉnh dần để thích ứng với 

hoàn cảnh mới.. Đối với người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk, điều kiện kinh tế - xã hội chính là 

nhân tố quan trọng thúc đẩy sự chuyển biến toàn diện trong nhân sinh quan của họ hiện 

nay. Bởi lẽ, “Phương thức sản xuất đời sống vật chất quyết định các quá trình sinh hoạt 

xã hội, chính trị và tinh thần nói chung. Không phải ý thức của con người quyết định 

tồn tại của họ; trái lại, tồn tại xã hội của họ quyết định ý thức của họ” [26, tr.15]. 

Ở tỉnh Đắk Lắk nói riêng và Tây Nguyên nói chung, quá trình chuyển mình từ nền 

sản xuất tự cấp, tự túc sang nền kinh tế thị trường định hướng xã hội chủ nghĩa gắn liền 

với ba chủ trương lớn của Đảng và Nhà nước có ảnh hưởng sâu sắc đến kinh tế - xã hội 

Tây Nguyên: phát triển hệ thống các nông trường quốc doanh, xây dựng vùng kinh tế 

mới và thực hiện định canh, định cư cho đồng bào dân tộc thiểu số tại chỗ. Song song 

với đó là hàng loạt chương trình trọng điểm như Chương trình 135, 132, 134, 107 và 

gần đây nhất là Chương trình mục tiêu quốc gia phát triển kinh tế - xã hội vùng đồng 



73 

 

 

bào dân tộc thiểu số và miền núi giai đoạn 2021–2030 theo Quyết định số 1719/QĐ-

TTg ngày 14/10/2021. Các chính sách này đã mang lại cơ hội quan trọng cho người Ê-

đê về đất đai, nhà ở, vốn sản xuất, tiếp cận tri thức, công nghệ và hạ tầng giao thông... 

phá vỡ cấu trúc xã hội truyền thống, thực tiễn này tác động mạnh mẽ đến ý thức, tư 

tưởng, tình cảm và quan niệm về đời sống của người Ê-đê. Những giá trị nhân sinh gắn 

với buôn làng, thần linh, đất đai, nương rẫy… vốn ổn định trong hàng thế kỷ, nay đang 

phải thích ứng với một hiện thực mới năng động, biến động, và đôi khi đầy rủi ro. Nếu 

như trước kia, trong xã hội nông nghiệp truyền thống, người Ê-đê sống chậm, hài hòa, 

ít bon chen, thì nay với sự hiện diện mạnh mẽ của kinh tế hàng hóa, cạnh tranh thị 

trường, cùng với sự lên ngôi của vật chất, đồng tiền, nhiều giá trị tinh thần cốt lõi đã có 

biểu hiện phai nhạt. 

Chính sự phát triển kinh tế đã làm thay đổi căn bản lối sống, tư duy, quan niệm của 

người Ê-đê theo cả hai chiều hướng tích cực và tiêu cực. Sự phát triển của nền kinh tế 

thị trường đã mở rộng cơ hội khởi nghiệp, làm giàu chính đáng và tham gia vào các mô 

hình kinh tế hàng hóa, thúc đẩy tinh thần dám nghĩ, dám làm và khát vọng làm giàu cho 

bản thân, cho gia đình và cộng đồng. Nhiều người Ê-đê chủ động học nghề, canh tác 

chuyên canh các loại cây công nghiệp như cà phê, hồ tiêu, cao su, sầu riêng… đã tạo 

tiền đề ổn định đời sống. Người Ê-đê không chỉ tiếp cận các biện pháp kỹ thuật mới mà 

còn biết thiết lập các mối quan hệ thương mại, góp phần hiện thực hóa khát vọng vươn 

lên làm giàu, phát triển kinh tế bền vững. 

Điều kiện kinh tế phát triển cũng thúc đẩy nhận thức về trách nhiệm xã hội và tinh 

thần nhân đạo trong cộng đồng Ê-đê. Những biểu hiện như phong trào xây dựng nông 

thôn mới, tham gia hiến máu nhân đạo, cứu trợ thiên tai, bảo vệ môi trường… phản ánh 

sự chuyển biến tích cực trong quan niệm về cuộc sống và lòng biết ơn. Những giá trị 

nhân văn như “uống nước nhớ nguồn”, “ăn quả nhớ người trồng cây” được khơi dậy và 

lan tỏa mạnh mẽ trong các lễ hội cộng đồng và hoạt động xã hội. 

Mặc dù kinh tế thị trường đã mang lại nhiều chuyển biến tích cực về điều kiện vật 

chất, đạo đức, lối sống và nhân sinh quan, nhưng nó cũng đồng thời gây ra không ít ảnh 

hưởng tiêu cực đến nhiều phương diện của đời sống xã hội: 

Thứ nhất, bản chất của nền kinh tế thị trường là dựa trên cạnh tranh tự do, trao đổi 

ngang giá và nguyên tắc sòng phẳng trong thanh toán. Chính cơ chế này đã hình thành 



74 

 

 

nên kiểu quan hệ xã hội mang tính “lạnh lùng, tính toán”, nơi các mối tương tác bị chi 

phối bởi lợi ích và đồng tiền. Khi phân tích những khuyết tật của kinh tế thị trường, C. 

Mác đã chỉ ra rằng đây là một hình thức thương mại “không có lương tâm”, khiến cho 

mối liên hệ giữa con người trở nên giá lạnh, bị bóp nghẹt bởi những tính toán vụ lợi và 

sự trao đổi vật chất khô khan; Thứ hai, khuynh hướng tôn vinh lợi nhuận và đồng tiền 

trong kinh tế thị trường dễ dẫn tới lối sống chạy theo vật chất, coi nhẹ giá trị tinh thần. 

Trong môi trường đó, các giá trị đạo đức truyền thống dễ bị xem thường, nhường chỗ 

cho tâm lý thực dụng, chủ nghĩa hưởng thụ và xu hướng “sống gấp”, làm xói mòn nền 

tảng đạo đức và bản sắc văn hóa dân tộc; Thứ ba, khi cá nhân và lợi ích cá nhân bị đẩy 

lên hàng đầu, kinh tế thị trường vô tình thúc đẩy sự phát triển của chủ nghĩa cá nhân và 

vị kỷ. Điều này làm mờ nhạt các giá trị cộng đồng, làm suy giảm ý thức trách nhiệm đối 

với lợi ích tập thể và xã hội; Thứ tư, sự vận hành của kinh tế thị trường thường kéo theo 

tình trạng bất bình đẳng trong phân phối thu nhập và địa vị xã hội. Hệ quả là sự chênh 

lệch giàu nghèo ngày càng rõ rệt, mức sống giữa các tầng lớp dân cư ngày càng cách 

biệt, từ đó dẫn đến sự phân hóa giai cấp sâu sắc và tiềm ẩn nguy cơ bất ổn về mặt chính 

trị - xã hội. 

Sự tác động mạnh mẽ của kinh tế thị trường đã làm biến đổi sâu sắc hệ giá trị và 

chuẩn mực sống của con người trong xã hội hiện đại. Nếu trước đây, lối sống đề cao tinh 

thần cộng đồng, coi trọng sự gắn kết xã hội và đặt lợi ích tập thể lên trên lợi ích cá nhân 

từng là nguyên tắc chi phối hành vi, thì hiện nay, xu hướng cá nhân hóa ngày càng trở 

nên phổ biến. Lợi ích cá nhân dần được đề cao tuyệt đối, trong khi vai trò của tập thể và 

cộng đồng bị xem nhẹ hoặc thậm chí bị gạt ra bên lề trong quá trình định hướng hành 

động. 

Bên cạnh đó, khi đạo đức từng giữ vai trò là nền tảng và tiêu chuẩn cao nhất trong 

việc định hướng lối sống, thì trong bối cảnh mới, nó bị suy giảm vị thế một cách rõ rệt. 

Thay vào đó là sự trỗi dậy của chủ nghĩa thực dụng, tôn thờ vật chất, đề cao tiện nghi 

và đặc biệt là đồng tiền – thứ ngày càng được xem như mục tiêu sống tối thượng và 

thước đo giá trị con người. Sự dịch chuyển này không chỉ cho thấy sự thay đổi trong 

quan niệm sống mà còn phản ánh sự xói mòn của nền tảng đạo đức truyền thống trước 

sức ép của những giá trị thị trường mang tính ngắn hạn và cá nhân chủ nghĩa.  



75 

 

 

Trong bối cảnh kinh tế thị trường ngày càng chi phối mạnh mẽ đời sống xã hội, 

một bộ phận người Ê-đê cũng không tránh khỏi xu hướng bị cuốn vào vòng xoáy của 

chủ nghĩa thực dụng và lợi ích ngắn hạn. Nếu như trước đây, rừng đối với người Ê-đê 

không chỉ là nguồn sống mà còn là không gian thiêng liêng gắn liền với thế giới quan, 

nhân sinh quan truyền thống, thì ngày nay, vì mưu cầu lợi ích vật chất trước mắt, nhiều 

người đã bất chấp hệ lụy lâu dài để khai thác rừng một cách thiếu bền vững. Chính vì 

chạy theo lợi ích cá nhân, trước mắt mà một số người đã trực tiếp tham gia hoặc tiếp tay 

cho việc phá rừng, chuyển đổi đất rừng thành đất sản xuất nông nghiệp, khai thác lâm 

sản trái phép... Hành vi này không chỉ làm suy giảm diện tích rừng - vốn là môi trường 

sinh tồn đặc thù của đồng bào - mà còn đồng nghĩa với việc đánh mất không gian linh 

thiêng. Khi rừng không còn, sức mạnh tâm linh gắn với thiên nhiên cũng phai nhạt dần, 

kéo theo sự thay đổi trong cách con người ứng xử với môi trường và với chính truyền 

thống của mình. 

Hệ quả là nhiều giá trị văn hóa – từ nghi lễ, lễ hội, truyền thuyết cho đến cách thức 

tổ chức đời sống cộng đồng – đang bị mai một hoặc biến dạng. Lối sống hướng nội, hài 

hòa, giàu tính cộng đồng bị thay thế bởi tâm lý chạy đua hưởng thụ, cá nhân chủ nghĩa, 

thực dụng và ngắn hạn. Khi lợi ích kinh tế trở thành trọng tâm, các giá trị truyền thống 

như lòng biết ơn, sự tôn kính tổ tiên, thần linh và người có công với cộng đồng dần bị 

mờ nhạt hoặc thương mại hóa. Nhiều lễ hội truyền thống – vốn mang ý nghĩa tri ân và 

hài hòa với tự nhiên – nay bị biến thành hoạt động hình thức, phục vụ lợi ích cá nhân 

hoặc quảng bá kinh doanh, làm phai nhạt tính thiêng liêng vốn có. Điều này kéo theo sự 

mai một nhiều giá trị văn hóa truyền thống đúng như nhận định: “Toàn bộ đời sống vật 

chất cũng như đời sống tinh thần của các dân tộc Tây Nguyên từ tín ngưỡng, lễ hội, 

phong tục, nghi lễ, đời sống tình cảm của con người gắn liền với rừng núi và nương rẫy 

khiến ta có thể nói, văn hóa của đồng bào là “văn hóa rừng”. Thay đổi nếp sống nương 

rẫy là thay đổi tận gốc đời sống của con người” [145, tr. 18]. 

Bên cạnh đó, sự chênh lệch giàu nghèo ngày càng rõ rệt đã tạo ra cảm giác bất 

công trong thụ hưởng chính sách, nhất là với giới trẻ Ê-đê. Thay vì khơi dậy lòng biết 

ơn và tinh thần cống hiến, nhiều người chọn cách sống khép kín, dựa vào tín ngưỡng 

cầu may, thiếu sự chủ động với cộng đồng. Trong khi truyền thống Ê-đê từng đề cao sự 



76 

 

 

gắn bó giữa con người, cộng đồng và tự nhiên, thì hiện nay, một bộ phận người Ê-đê 

đang chuyển sang lối sống thực dụng, xa rời bản sắc văn hóa và niềm tin cộng đồng. 

C.Mác chỉ ra rằng: “Tất cả những tiến bộ kỹ thuật của chúng ta… dường như đang 

dẫn tới một kết cục là những lực lượng vật chất thì được ban cho đời sống tinh thần, còn 

con người – vốn có linh hồn – thì bị hạ xuống trình độ như những lực lượng vật chất 

thuần túy” [25; tr.10]. Cảnh báo ấy đang hiện hữu trong đời sống hiện nay: khi con người 

bị cuốn vào vòng xoáy sản xuất – tiêu dùng – cạnh tranh, thì đời sống nội tâm trở nên 

nghèo nàn, giá trị tinh thần bị xói mòn, và nhân sinh quan cũng theo đó mà lệch lạc. Đối 

với người Ê-đê, những thay đổi đó đã làm suy yếu vai trò cố kết xã hội của lễ hội, làm 

mai một không gian linh thiêng trong tâm thức cộng đồng, và khiến những biểu hiện 

như biết ơn, trân trọng quá khứ dần chỉ còn là nghi thức bề nổi. 

Từ những phân tích trên có thể thấy, điều kiện kinh tế – xã hội không chỉ ảnh hưởng 

đến đời sống vật chất mà còn tác động sâu sắc đến chiều sâu tinh thần và nhân sinh quan 

của người Ê-đê - đặc biệt là trong các phương diện như quan niệm về cuộc sống, về lòng 

biết ơn và về khát vọng hạnh phúc. Chính trong bối cảnh này, việc nhận diện rõ những 

biến đổi ấy để có hướng điều chỉnh, bảo tồn và phát huy các giá trị tốt đẹp của cộng 

đồng là điều cần thiết nhằm xây dựng một xã hội hài hòa, phát triển bền vững cả về vật 

chất lẫn tinh thần. 

2.3.3. Chủ trương, đường lối của Đảng, chính sách, pháp luật của Nhà nước và của 

địa phương 

Trong tiến trình đổi mới toàn diện đất nước, hệ thống chủ trương, chính sách và 

pháp luật của Đảng và Nhà nước Việt Nam không chỉ đóng vai trò điều tiết các lĩnh vực 

kinh tế - xã hội mà còn trở thành nhân tố định hướng sâu sắc cho sự phát triển đời sống 

tinh thần và nhân sinh quan của các cộng đồng dân tộc thiểu số, trong đó có người Ê-đê 

ở Đắk Lắk. Thực tiễn cho thấy, chính sách văn hóa, đặc biệt là các chiến lược xây dựng 

con người và hệ giá trị quốc gia, đã tác động đến quá trình chuyển biến về nhận thức, 

lối sống và mục tiêu sống của đồng bào Ê-đê trong bối cảnh hội nhập. 

Đặc biệt, những văn kiện quan trọng như Nghị quyết Trung ương 5 khóa VIII về 

xây dựng nền văn hóa Việt Nam tiên tiến, đậm đà bản sắc dân tộc, hay Nghị quyết Trung 

ương 9 khóa XI và Văn kiện Đại hội XIII của Đảng tiếp tục nhấn mạnh yêu cầu xác lập 

và phát triển hệ giá trị quốc gia, hệ giá trị văn hóa và chuẩn mực con người Việt Nam, 



77 

 

 

trong đó có nội dung gắn kết chặt chẽ với việc gìn giữ, phát huy các giá trị gia đình và 

văn hóa truyền thống của các tộc người thiểu số. Đại hội XIII khẳng định: “Tập trung 

nghiên cứu, xác định và triển khai xây dựng hệ giá trị quốc gia, hệ giá trị văn hóa và 

chuẩn mực con người gắn với giữ gìn, phát triển hệ giá trị gia đình Việt Nam trong thời 

kỳ mới” [56, tr.143]. Đây không chỉ là định hướng phát triển văn hóa, mà còn là phương 

tiện dẫn dắt sự chuyển hóa sâu sắc trong tư tưởng, thái độ sống và quan điểm về giá trị 

con người của các cộng đồng dân tộc trong điều kiện hiện đại. 

Đối với người Ê-đê, các chủ trương về xây dựng nông thôn mới, phát triển kinh tế 

- xã hội vùng dân tộc thiểu số như Chương trình 135, 134, 132 và gần đây là Chương 

trình mục tiêu quốc gia phát triển kinh tế - xã hội vùng đồng bào dân tộc thiểu số và 

miền núi giai đoạn 2021–2030 không chỉ mang lại thay đổi về đời sống vật chất, mà còn 

tạo điều kiện để đồng bào tiếp cận với các hệ giá trị văn hóa – đạo đức mới. Từ đó, hình 

thành nên những quan niệm nhân sinh phù hợp với yêu cầu phát triển bền vững, thể hiện 

ở sự thay đổi về nhận thức trách nhiệm cá nhân với cộng đồng, lòng biết ơn với người 

có công, khát vọng vươn lên thoát nghèo, làm giàu chính đáng và bảo tồn văn hóa dân 

tộc trong bối cảnh mới. 

Các nghị quyết và kết luận cấp chiến lược của Bộ Chính trị như: Nghị quyết số 10-

NQ/TW ngày 18/01/2002 về phát triển kinh tế - xã hội và bảo đảm quốc phòng, an ninh 

vùng Tây Nguyên thời kỳ 2001–2010; Kết luận số 12-KL/TW ngày 24/10/2011 về tiếp 

tục thực hiện Nghị quyết 10-NQ/TW cho giai đoạn 2011-2020; và gần đây nhất là Nghị 

quyết số 23-NQ/TW ngày 06/10/2022 về phương hướng phát triển vùng Tây Nguyên 

đến năm 2030, tầm nhìn đến 2045 - đã khẳng định vai trò chiến lược của Tây Nguyên, 

không chỉ về mặt địa chính trị mà còn là không gian văn hóa – xã hội cần được ưu tiên 

đầu tư, bảo tồn và phát triển. Những định hướng lớn này góp phần làm thay đổi nhận 

thức của người Ê-đê về vị trí, vai trò của dân tộc mình trong sự phát triển chung của đất 

nước, từ đó thúc đẩy khát vọng vươn lên, thoát nghèo, hội nhập và cống hiến. 

Trên cơ sở đó, hàng loạt quyết định cụ thể của Thủ tướng Chính phủ đã được triển 

khai nhằm cụ thể hóa các chủ trương nêu trên. Có thể kể đến: Quyết định số 276/QĐ-

TTg ngày 18/02/2014 về kế hoạch triển khai thực hiện Kết luận số 12-KL/TW; Quyết 

định số 1270/QĐ-TTg ngày 27/7/2011 phê duyệt Đề án “Bảo tồn và phát triển văn hóa 

các dân tộc thiểu số Việt Nam đến năm 2020”; Quyết định số 2493/QĐ-TTg ngày 



78 

 

 

22/12/2016 về kiểm kê, sưu tầm, bảo quản, trưng bày, tuyên truyền di sản văn hóa truyền 

thống điển hình của các dân tộc thiểu số Việt Nam giai đoạn 2017–2020; đặc biệt là 

Quyết định số 1719/QĐ-TTg ngày 14/10/2021 về phê duyệt “Chương trình mục tiêu 

quốc gia phát triển kinh tế – xã hội vùng đồng bào dân tộc thiểu số và miền núi giai 

đoạn 2021-2025”. Những chính sách này đã góp phần nâng cao đời sống vật chất – tinh 

thần cho người Ê-đê, đồng thời khơi dậy và củng cố các giá trị nhân sinh quan tích cực 

như khát vọng vươn lên, lòng biết ơn, tinh thần cộng đồng, ý thức giữ gìn bản sắc văn 

hóa dân tộc. 

Song song với phát triển kinh tế, việc bảo tồn và phát huy di sản văn hóa cũng 

được đặt lên hàng đầu. Quyết định số 1230/QĐ-TTg ngày 15/7/2021 về Chương trình 

bảo tồn và phát huy bền vững giá trị di sản văn hóa Việt Nam giai đoạn 2021–2025, 

cùng với Quyết định số 2162/QĐ-TTg ngày 11/11/2013 phê duyệt Quy hoạch tổng thể 

phát triển du lịch vùng Tây Nguyên đến năm 2020, tầm nhìn đến năm 2030, đã tạo điều 

kiện để cộng đồng Ê-đê vừa bảo tồn lễ hội truyền thống, không gian văn hóa cồng 

chiêng, nhà dài, vừa gắn kết với các mô hình du lịch cộng đồng và phát triển kinh tế bền 

vững. Qua đó, nhân sinh quan người Ê-đê không còn dừng lại ở tư duy tự cấp, gắn bó 

nương rẫy, mà từng bước mở rộng theo hướng năng động, tự chủ, hướng đến các giá trị 

Chân – Thiện – Mỹ trong điều kiện hiện đại. 

Trong tiến trình hoàn thiện thể chế pháp luật, hướng tới một xã hội dân chủ, công 

bằng và văn minh, sự ra đời của Luật tín ngưỡng, tôn giáo năm 2016 được xem là một 

bước tiến quan trọng trong việc thể chế hóa quyền tự do tín ngưỡng, tôn giáo - một 

quyền cơ bản của con người đã được hiến định tại Hiến pháp năm 2013. Với tinh thần 

công khai, minh bạch và phù hợp với nguyên tắc pháp quyền hiện đại, Luật tín ngưỡng, 

tôn giáo không chỉ khắc phục các bất cập của Pháp lệnh tín ngưỡng, tôn giáo năm 2004 

mà còn tạo lập khuôn khổ pháp lý đồng bộ với các đạo luật có liên quan như Bộ luật 

Dân sự, Luật Đất đai, Luật Xây dựng, Luật Di sản văn hóa, Luật Tổ chức chính quyền 

địa phương… 

Đối với các dân tộc thiểu số tại chỗ nói chung và người Ê-đê ở Đắk Lắk nói riêng 

- những cộng đồng có đời sống tâm linh gắn bó chặt chẽ với môi trường tự nhiên, rừng 

thiêng và các hình thái tín ngưỡng dân gian - Luật tín ngưỡng, tôn giáo không chỉ mang 

ý nghĩa pháp lý thuần túy mà còn là một công cụ điều chỉnh nhân văn, góp phần định 



79 

 

 

hình lại đời sống tinh thần, đạo đức và văn hóa trong bối cảnh hiện đại. Việc khẳng định 

và bảo hộ quyền tự do tín ngưỡng, tôn giáo của cá nhân và cộng đồng theo tinh thần dân 

chủ, bình đẳng không những khơi dậy niềm tin vào pháp luật mà còn giúp củng cố niềm 

tin vào thể chế chính trị, từ đó góp phần ổn định nhận thức, củng cố nhân sinh quan tích 

cực, lành mạnh trong cộng đồng người Ê-đê. 

Về mục tiêu và ý nghĩa, Luật tín ngưỡng, tôn giáo năm 2016 được ban hành nhằm 

hiện thực hóa các chủ trương lớn của Đảng và Nhà nước trong việc đảm bảo quyền tự 

do tín ngưỡng, đồng thời đổi mới cơ chế quản lý nhà nước theo hướng minh bạch, tôn 

trọng và hạn chế can thiệp hành chính vào nội bộ tổ chức tôn giáo, tín ngưỡng. Bên cạnh 

đó, Luật còn là cơ sở quan trọng để củng cố khối đại đoàn kết toàn dân tộc, tạo điều kiện 

để các giá trị nhân văn, dân chủ và đạo đức truyền thống được tiếp tục phát huy trong 

điều kiện hội nhập quốc tế ngày càng sâu rộng. 

Đặc biệt, trong mối quan hệ với nhân sinh quan truyền thống của người Ê-đê - vốn 

đặt nặng mối quan hệ giữa con người với thần linh, tổ tiên, rừng núi - Luật tín ngưỡng, 

tôn giáo đóng vai trò định hướng, hỗ trợ bảo tồn và phát huy các giá trị tâm linh bản địa 

trong khuôn khổ luật pháp. Có thể khẳng định rằng, với việc cụ thể hóa quyền tự do tín 

ngưỡng, đồng thời thiết lập hành lang pháp lý an toàn và minh bạch, Luật tín ngưỡng, 

tôn giáo năm 2016 không chỉ là công cụ quản lý hành chính nhà nước, mà còn là một 

phương tiện định hình lại các hệ giá trị văn hóa, đạo đức và nhân sinh quan trong các 

cộng đồng dân tộc thiểu số, trong đó có người Ê-đê phù hợp với yêu cầu phát triển bền 

vững đất nước và quá trình hội nhập quốc tế hiện nay. 

Bên cạnh đó, các chính sách bảo tồn văn hóa dân tộc cũng giữ vai trò quan trọng 

trong định hướng nhân sinh quan của người Ê-đê trong bối cảnh hiện đại. Tiêu biểu là 

việc triển khai các chương trình bảo tồn văn hóa truyền thống kết hợp phát triển du lịch 

bền vững – không chỉ nhằm khôi phục mà còn giúp thích ứng văn hóa trong điều kiện 

hội nhập. Đáng chú ý, dự án “Bảo tồn, phát huy giá trị văn hóa truyền thống tốt đẹp của 

các dân tộc thiểu số gắn với phát triển du lịch” do tỉnh Đắk Lắk triển khai đã thể hiện 

một quan điểm tiến bộ: Nhà nước giữ vai trò kiến tạo, hỗ trợ và thúc đẩy các điều kiện 

xã hội, chứ không áp đặt hay can thiệp hành chính vào đời sống văn hóa cộng đồng. 

Trong mô hình này, đồng bào các dân tộc thiểu số, trong đó có người Ê-đê trở thành chủ 



80 

 

 

thể của hoạt động bảo tồn, vừa gìn giữ bản sắc văn hóa, vừa nâng cao năng lực ứng phó 

với nguy cơ mai một do tác động của toàn cầu hóa và phát triển kinh tế thị trường. 

Trên bình diện quốc gia, Bộ Văn hóa, Thể thao và Du lịch đã ban hành Quyết định 

số 3508/QĐ-BVHTTDL ngày 10/10/2013, phê duyệt “Dự án bảo tồn khẩn cấp và hỗ 

trợ, tăng cường năng lực bảo tồn, phát triển văn hóa các dân tộc, bài trừ hủ tục ở vùng 

đồng bào dân tộc thiểu số”, nhấn mạnh đến vai trò thiết yếu của việc hỗ trợ cộng đồng 

dân tộc thiểu số rất ít người và các nhóm bị tác động bởi di dân tái định cư thủy điện. 

Đây là một bước đi có tính nhân văn cao, định hướng cho sự phục hồi các giá trị nhân 

sinh truyền thống như quan niệm về cộng đồng, về mối quan hệ hài hòa với thiên nhiên 

và tinh thần biết ơn tổ tiên vốn đang bị thách thức trong xã hội hiện đại. 

Đặc biệt, sau khi Không gian văn hóa cồng chiêng Tây Nguyên được UNESCO 

công nhận là “Di sản văn hóa phi vật thể đại diện của nhân loại” (2008), tỉnh Đắk Lắk 

đã ban hành hàng loạt chương trình, kế hoạch nhằm cụ thể hóa định hướng phát triển 

văn hóa trong điều kiện hội nhập. Các văn bản như: “Đề án bảo tồn và phát huy giá trị 

văn hóa phi vật thể trên địa bàn tỉnh Đắk Lắk”, “Đề án bảo tồn và phát huy giá trị văn 

hóa cồng chiêng”, “Kế hoạch số 46/KH-UBND ngày 01/03/2022 về bảo tồn văn hóa 

gắn với phát triển du lịch”, Kế hoạch số 213/KH-UBND ngày 08/11/2022 về tổ chức 

Ngày hội Văn hóa dân tộc tỉnh Đắk Lắk năm 2023... đều cho thấy sự cam kết chính trị 

mạnh mẽ trong việc tái tạo không gian văn hóa bản địa, phục dựng niềm tin cộng đồng 

và nâng cao nhận thức nhân sinh. 

Việc xác định rõ mục tiêu “bảo tồn những giá trị truyền thống đặc sắc đồng thời 

phát huy các giá trị mới phù hợp với bối cảnh công nghiệp hóa, hiện đại hóa” là sự kết 

hợp giữa bảo tồn và phát triển, truyền thống và hiện đại. Qua đó, các yếu tố như ý thức 

cộng đồng, lòng tự hào dân tộc, sự trân trọng đối với tổ tiên, thần linh hay khát vọng 

vươn lên của cá nhân người Ê-đê được làm mới trong bối cảnh xã hội hiện đại, góp phần 

quan trọng định hình lại hệ giá trị và nhân sinh quan phù hợp với quá trình chuyển hóa 

kinh tế – xã hội đang diễn ra mạnh mẽ tại Tây Nguyên nói chung và Đắk Lắk nói riêng. 

Nhân sinh quan chịu sự định hướng từ môi trường xã hội, đặc biệt là một xã hội 

ổn định, công bằng và pháp lý minh bạch. Xây dựng Nhà nước pháp quyền xã hội chủ 

nghĩa không chỉ đảm bảo quyền con người mà còn tạo nền tảng cho hệ giá trị nhân sinh 

tiến bộ. Pháp luật nghiêm minh giúp điều chỉnh hành vi, ngăn chặn lệch chuẩn đạo đức, 



81 

 

 

đồng thời nuôi dưỡng ý thức pháp luật như một chuẩn mực sống. Thiết chế pháp quyền 

“của Nhân dân, do Nhân dân, vì Nhân dân” là phương thức căn bản để hình thành nhân 

sinh quan tích cực, hạn chế những biểu hiện tiêu cực trong cộng đồng. Điều đó được thể 

hiện qua các nội dung cụ thể sau: 

Thứ nhất, sự tác động toàn diện của chủ trương, đường lối của Đảng, hệ thống 

chính sách, pháp luật và định hướng giá trị văn hóa trong tiến trình đổi mới và hội nhập 

trong những năm qua đã góp phần quan trọng định hướng hành vi, điều chỉnh nhận thức, 

tạo nền tảng pháp lý cho sự phát triển của đời sống tinh thần, văn hóa trong các cộng 

đồng dân tộc thiểu số, bao gồm người Ê-đê. Đây không chỉ là biện pháp bảo đảm quyền 

tự do tín ngưỡng, tôn giáo mà còn là công cụ hữu hiệu để củng cố những giá trị nhân 

sinh tích cực như ý thức được lòng tự tôn, tự hào dân tộc, củng cố tình yêu quê hương, 

đất nước; tinh thần chủ động, sáng tạo trong lao động sản xuất, có ước mơ, ý chí vương 

lên trong cuộc sống… hạn chế sự nảy sinh và lan rộng của các biểu hiện lệch chuẩn 

trong nhân sinh quan tiêu cực. 

Thứ hai, việc xây dựng một hệ thống pháp luật đồng bộ, chặt chẽ, nghiêm minh 

chính là điều kiện bảo đảm cho việc phát huy nhân sinh quan tích cực và tiến bộ. Pháp 

luật đóng vai trò không chỉ là khuôn khổ điều chỉnh hành vi, mà còn là cơ chế bảo vệ 

quyền được sống và hành động theo các giá trị nhân văn, đồng thời giới hạn những biểu 

hiện sai lệch của nhân sinh quan tiêu cực, ảnh hưởng xấu đến đời sống văn hóa, đạo đức 

của cộng đồng xã hội. 

Thứ ba, việc tiếp tục xây dựng và hoàn thiện Nhà nước pháp quyền xã hội chủ 

nghĩa “của Nhân dân, do Nhân dân, vì Nhân dân” - không chỉ là sự bảo đảm về mặt thể 

chế mà còn là nền tảng cho việc dân chủ hóa đời sống xã hội, xây dựng một môi trường 

sống văn minh, tiến bộ. Từ môi trường ấy, các chuẩn mực đạo đức, văn hóa truyền thống 

được củng cố và tiếp biến phù hợp với thời đại, đồng thời giúp hình thành ý thức công 

dân tích cực trong mỗi thành viên cộng đồng người Ê-đê, đảm bảo củng cố và thực hiện 

nhân sinh quan lành mạnh, tiến bộ, đồng thời khắc phục, hạn chế sự hình thành nhân 

sinh quan tiêu cực trong tiến trình xây dựng đời sống mới hiện nay. 

Thứ tư, bên cạnh yếu tố thể chế, quan điểm của Đảng về phát triển văn hóa, xây 

dựng con người giữ vai trò quan trọng trong định hình nhân sinh quan mới. Các giá trị 

như lòng yêu nước, tinh thần dân tộc, đoàn kết cộng đồng, hiếu học, sáng tạo, trách 



82 

 

 

nhiệm xã hội và hội nhập quốc tế được khẳng định trong các văn kiện từ Nghị quyết 

Trung ương 5 khóa VIII đến Đại hội XIII đã lan tỏa tới các cộng đồng dân tộc thiểu số, 

trong đó có người Ê-đê. Những giá trị này được nội hóa qua hành vi, từ việc gìn giữ 

không gian văn hóa đến tham gia tích cực vào các phong trào xã hội. 

Từ đó cho thấy, nhân sinh quan của người Ê-đê cần được nhìn nhận trong mối quan 

hệ giữa thể chế, giá trị văn hóa và điều kiện thực tiễn. Xây dựng hệ giá trị nhân sinh mới 

kết hợp giữa truyền thống và hiện đại là nền tảng để cộng đồng Ê-đê thích ứng với sự 

phát triển bền vững trong xã hội dân chủ, đa dạng và pháp quyền. 

2.3.4. Truyền thống văn hóa, tín ngưỡng, tập quán của người Ê-đê 

Sự biến đổi nhân sinh quan của người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk không thể tách rời khỏi 

mạch nguồn văn hóa truyền thống, tín ngưỡng và tập quán đặc trưng đã được hun đúc 

qua nhiều thế hệ. Đúng như C. Mác đã chỉ ra, tôn giáo và tín ngưỡng không phải là cái 

gì siêu hình hay tồn tại ngoài đời sống xã hội, mà chính là sự phản ánh những điều kiện 

vật chất và quan hệ xã hội cụ thể trong từng giai đoạn lịch sử. “Trình độ phát triển thấp 

kém của những sức sản xuất của lao động và tính chất hạn chế tương ứng của các quan 

hệ của con người trong khuôn khổ quá trình sản xuất ra đời sống vật chất, tức là tính 

chất hạn chế của tất cả các mối quan hệ giữa người ta với nhau và với thiên nhiên … đã 

phản ánh vào trong những tôn giáo cổ đại, thần thánh hóa của thiên nhiên, và vào trong 

tín ngưỡng của nhân dân” [27, , tr.125-126]... Ở cộng đồng Ê-đê, sự hình thành nhân 

sinh quan gắn liền với trình độ phát triển của lực lượng sản xuất nương rẫy, săn bắt, hái 

lượm và với tổ chức xã hội theo chế độ mẫu hệ trong khuôn khổ buôn làng. Chính điều 

kiện tồn tại ấy đã sản sinh ra hệ thống tín ngưỡng đa thần, quan niệm về linh hồn, tục 

thờ cúng Giàng, thờ cúng tổ tiên, các lễ hội vòng đời…, qua đó phản ánh mối quan hệ 

khăng khít giữa con người với tự nhiên và cộng đồng. Những tín ngưỡng này, về thực 

chất, là hình thức ý thức xã hội sơ khai, vừa thể hiện nhu cầu lý giải thế giới vừa hàm 

chứa các giá trị đạo đức, lối sống và chuẩn mực ứng xử. Từ đó, chúng trở thành nền tảng 

ban đầu định hình nhân sinh quan Ê-đê, giúp con người hiểu về sự sống và cái chết, trân 

trọng cội nguồn, biết ơn tổ tiên, đồng thời nuôi dưỡng khát vọng về một cuộc sống ấm 

no, hạnh phúc. Như vậy, nhân sinh quan của người Ê-đê không chỉ bắt nguồn từ tín 

ngưỡng và tập quán truyền thống mà còn được khái quát, hệ thống hóa thành quan niệm 

về lẽ sống và giá trị sống. Khi điều kiện kinh tế - xã hội biến đổi do quá trình toàn cầu 



83 

 

 

hóa, hội nhập, sự du nhập của các tôn giáo mới hay tác động của công nghệ hiện đại, 

nhân sinh quan Ê-đê tất yếu có sự biến đổi. Song, dù thay đổi theo hướng tích cực hay 

tiêu cực, nhân sinh quan ấy vẫn mang dấu ấn khởi nguyên từ tín ngưỡng - văn hóa truyền 

thống gắn chặt với tồn tại xã hội đặc thù của họ. Điều này chứng tỏ tính tất yếu khách 

quan trong mối quan hệ biện chứng giữa tồn tại xã hội và ý thức xã hội, giữa cơ sở kinh 

tế - xã hội và sự hình thành, biến đổi nhân sinh quan của cộng đồng Ê-đê. Trong bối 

cảnh xã hội hiện đại, quá trình biến đổi nhân sinh quan của họ diễn ra trên cơ sở kế thừa 

và chuyển hóa các giá trị truyền thống ấy, có thể theo chiều hướng tiệm tiến hoặc gián 

đoạn, nhưng vẫn phản ánh sự gắn bó chặt chẽ giữa điều kiện tồn tại xã hội và ý thức xã 

hội. Văn hóa Ê-đê truyền thống mang đậm tinh thần nhân văn, trọng nghĩa tình, yêu 

chuộng hòa bình và đề cao sự gắn kết cộng đồng. Các nghi lễ vòng đời (như lễ trưởng 

thành, cưới hỏi, tang ma) và vòng mùa (như lễ mừng lúa mới, cúng bến nước) không 

chỉ đơn thuần là biểu hiện tín ngưỡng, mà còn là phương tiện biểu đạt quan niệm sống, 

cách con người Ê-đê định vị bản thân trong mối quan hệ với cộng đồng, tổ tiên, thần 

linh và thiên nhiên. Nhân sinh quan của họ vì thế mang màu sắc hài hòa, con người sống 

là để gắn bó, phụng sự cộng đồng, tôn trọng thiên nhiên và giữ gìn trật tự đạo lý trong 

buôn làng. Đây là kiểu nhân sinh quan đề cao trách nhiệm chung, tính tập thể và sự tuần 

hoàn, ổn định trong không gian sống. 

Tuy nhiên, cũng chính những nền nếp truyền thống này, khi đặt trong bối cảnh biến 

đổi nhanh của đời sống hiện đại, lại tạo nên những va đập, điều chỉnh và chuyển hóa 

nhất định. Ví dụ, quan niệm truyền thống về sự gắn bó giữa con người và rừng thiêng, 

nơi cư ngụ của thần linh và linh hồn tổ tiên - dần mai một khi môi trường tự nhiên bị tàn 

phá, rừng bị thu hẹp, và cư dân không còn phụ thuộc vào không gian sinh tồn truyền 

thống như trước. Trong khi đó, sự suy giảm vai trò của già làng, thầy cúng - những người 

“giữ lửa” tri thức văn hóa và điều phối nghi lễ khiến cho tri thức nhân sinh cổ truyền bị 

đứt gãy, ảnh hưởng trực tiếp đến nhân sinh quan và hệ giá trị đạo đức của thế hệ kế thừa. 

Mặt khác, bản thân những giá trị truyền thống cũng là một lực cản hoặc trở lực đối 

với sự tiếp nhận cái mới nếu không có sự điều chỉnh phù hợp. Trong một số trường hợp, 

sự bảo thủ, ràng buộc vào luật tục, nghi lễ khắt khe hay định kiến giới tính, dòng họ có 

thể giới hạn không gian sáng tạo và khát vọng cá nhân – điều vốn là một yếu tố thúc đẩy 

nhân sinh quan tích cực trong xã hội hiện đại. Chính vì vậy, sự biến đổi nhân sinh quan 



84 

 

 

trong cộng đồng Ê-đê hiện nay là kết quả của một quá trình giằng co giữa bảo tồn và 

thích nghi, giữa truyền thống và hiện đại, giữa cộng đồng và cá nhân. 

Dẫu vậy, cần khẳng định rằng, những giá trị nhân văn sâu xa trong văn hóa truyền 

thống Ê-đê - như lòng biết ơn tổ tiên, tinh thần đoàn kết buôn làng, yêu chuộng cuộc 

sống, quý trọng sự hòa hiếu và lẽ phải vẫn là yếu tố cốt lõi làm nên sức sống nội sinh 

của nhân sinh quan Ê-đê. Những giá trị này nếu được phát huy đúng mức, có thể tạo nên 

một nền tảng vững chắc giúp người Ê-đê vừa giữ gìn được bản sắc văn hóa, vừa tiếp 

cận, tiếp thu có chọn lọc những ảnh hưởng tích cực từ bên ngoài. 

Tương tự như trong văn hóa truyền thống Việt Nam, văn hóa Ê-đê cũng khẳng định 

lẽ phải và tình thương trong mối quan hệ con người - cộng đồng - vũ trụ. Trong lễ hội 

truyền thống, không gian thiêng ấy vẫn là nơi gợi nhắc người Ê-đê về cội nguồn, về 

nghĩa tình buôn làng, về sự biết ơn với đất trời, tổ tiên. Những giá trị như lòng nhân ái, 

khoan dung, trọng nghĩa tình, tinh thần cộng đồng, đạo lý tổ tiên vốn cũng là tinh thần 

chung của văn hóa dân tộc Việt Nam vẫn hiện hữu rõ nét trong văn hóa Ê-đê. Như Nghị 

quyết Hội nghị lần thứ năm Ban Chấp hành Trung ương Đảng Cộng sản Việt Nam (khoá 

VIII) đã chỉ rõ: “Đó là lòng yêu nước nồng nàn, ý chí tự cường dân tộc, tinh thần đoàn 

kết, ý thức cộng đồng gắn kết cá nhân - gia đình - làng xã - Tổ quốc; lòng nhân ái khoan 

dung, trọng nghĩa tình, đạo lý, đức tính cần cù, sáng tạo trong lao động; sự tinh tế trong 

ứng xử, tính giản dị trong lối sống...” [48; tr.56]. Những phẩm chất này không chỉ tạo 

nên sức mạnh văn hóa Việt Nam trong suốt chiều dài lịch sử, mà còn chính là điểm tựa 

tinh thần vững chắc giúp đồng bào Ê-đê định hình một nhân sinh quan tích cực, biết tự 

hào về nguồn cội, biết tiếp thu cái mới một cách có chọn lọc, và đặc biệt là giữ được 

tinh thần tự lực - tự cường, gắn bó cộng đồng trong thời đại hội nhập. 

Nhân sinh quan của người Ê-đê đang ở thời điểm giao thoa giữa cái cũ và cái mới, 

giữa bảo tồn và tiếp biến. Chính truyền thống văn hóa dân tộc nếu được đặt vào trung 

tâm trong quá trình phát triển sẽ là lực đẩy nội sinh quan trọng giúp người Ê-đê không 

bị cuốn trôi trong làn sóng toàn cầu hóa, mà ngược lại, có thể bước đi vững chắc trên 

con đường hiện đại với bản sắc riêng của mình. 

Do đó, trong bối cảnh biến đổi mạnh mẽ hiện nay, thay vì chỉ “bảo tồn” dưới dạng 

hình thức, cần làm sống lại tinh thần cốt lõi của văn hóa Ê-đê như nhân đạo, chính nghĩa, 

yêu cuộc sống và gắn bó cộng đồng như là phương tiện định hướng, điều chỉnh và phát 



85 

 

 

triển nhân sinh quan theo hướng hài hòa, cân bằng giữa truyền thống và hiện đại, giữa 

bản sắc và hội nhập. 

  



86 

 

 

Tiều kết chương 2 

Chương 2 của luận án tập trung làm rõ các khái niệm công cụ và tiền đề lý luận cơ 

bản, làm cơ sở cho nghiên cứu ở chương 3, gồm các nội dung sau: 

Thứ nhất, trình bày hệ thống các khái niệm công cụ như: nhân sinh quan, nhân sinh 

quan của người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk. Việc làm rõ các khái niệm này giúp xác định phạm 

vi, nội hàm nghiên cứu và phương pháp tiếp cận phù hợp. Tuy nhiên, cách tiếp cận vẫn 

thiên về đặc thù, chưa khai thác triệt để các khía cạnh khái quát có thể áp dụng cho 

nghiên cứu nhân sinh quan ở các cộng đồng khác hoặc phân tích so sánh trong bối cảnh 

văn hóa đa dạng. 

Thứ hai, phân tích các nội dung cơ bản của sự biến đổi nhân sinh quan, gồm: quan 

niệm về ý nghĩa và mục đích sống, thái độ sống trong cộng đồng; quan niệm về sự biết 

ơn, trân trọng thần linh, tổ tiên, cộng đồng; cùng các biểu hiện của khát vọng về cuộc 

sống ấm no, hạnh phúc. Đây là trục nội dung trung tâm, làm cơ sở nhận diện và đánh 

giá các chiều hướng biến đổi nhân sinh quan của người Ê-đê. Tuy nhiên, phần trình bày 

có thể mở rộng để bao quát các yếu tố chung hơn, thể hiện sự tương đồng và khác biệt 

với các cộng đồng dân tộc thiểu số khác, từ đó tăng tính khái quát của khung lý thuyết. 

Thứ ba, phân tích các nhân tố tác động đến sự biến đổi nhân sinh quan, gồm: điều 

kiện kinh tế - xã hội; chủ trương, đường lối, chính sách, pháp luật; tiến trình hội nhập 

quốc tế và giao lưu văn hóa; cùng các yếu tố truyền thống văn hóa, tín ngưỡng, tập quán. 

Phân tích có thể mở rộng hơn để rút ra quy luật tác động chung, không chỉ giới hạn trong 

bối cảnh người Ê-đê, nhằm nâng cao giá trị khái quát của nghiên cứu. 

Nhìn chung, nội dung lý luận trong chương này vừa định hình khung lý thuyết, 

vừa là cơ sở phương pháp luận cho khảo sát thực địa, phân tích thực trạng và xác lập 

hướng phát triển nhân sinh quan của người Ê-đê. Nếu tăng cường mức độ khái quát, 

khung lý thuyết này sẽ không chỉ phục vụ nghiên cứu chuyên sâu về người Ê-đê, mà 

còn mở rộng tham chiếu và so sánh với các cộng đồng khác. 

 

  



87 

 

 

Chương 3 

SỰ BIẾN ĐỔI NHÂN SINH QUAN CỦA NGƯỜI Ê-ĐÊ Ở TỈNH ĐẮK LẮK 

HIỆN NAY - THỰC TRẠNG VÀ VẤN ĐỀ ĐẶT RA 

3.1. Thực trạng sự biến đổi nhân sinh quan của người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk hiện 

nay 

3.1.1. Thực trạng sự biến đổi tích cực nhân sinh quan của người Ê-đê ở tỉnh Đắk 

Lắk hiện nay 

3.1.1.1. Thực trạng sự biến đối tích cực trong quan niệm về cuộc sống 

Trong bối cảnh phát triển bền vững và bảo vệ môi trường ngày càng trở thành ưu 

tiên hàng đầu của xã hội hiện đại, việc khám phá và nhận diện lại những quan niệm 

truyền thống về mối quan hệ giữa con người và tự nhiên của các dân tộc thiểu số không 

chỉ có ý nghĩa học thuật mà còn góp phần xây dựng chiến lược phát triển phù hợp với 

văn hóa bản địa. Đối với người Ê-đê – một cộng đồng cư dân bản địa sinh sống lâu đời 

trên vùng đất cao nguyên Đắk Lắk – nhân sinh quan truyền thống thể hiện sự gắn kết 

hài hòa với tự nhiên, tình cảm cộng đồng sâu sắc và triết lý sống đề cao lòng bao dung, 

yêu thương. Trong dòng chảy hiện đại, những giá trị ấy đang được kế thừa, thích nghi 

và biến đổi theo hướng tích cực, phù hợp với điều kiện phát triển kinh tế - xã hội và quá 

trình hội nhập văn hóa đang diễn ra ngày càng sâu rộng. 

Trên cơ sở kết quả khảo sát thực tế và phân tích tư liệu điền dã, có thể nhận diện 

những chiều hướng biến đổi quan trọng sau đây: 

Thứ nhất, tinh thần cố kết cộng đồng và tình nghĩa đồng bào vẫn được kế thừa và 

chuyển hóa tích cực. 

Trong cấu trúc nhân sinh quan truyền thống của người Ê-đê, tính cộng đồng giữ 

vai trò như một nguyên lý nền tảng chi phối nhận thức và hành vi xã hội. Sự gắn bó cộng 

cư không chỉ là hình thức tổ chức đời sống, mà còn là biểu hiện của một quan niệm sống 

coi cá nhân luôn tồn tại trong mối liên hệ hữu cơ với huyết thống, buôn làng và cộng 

đồng. Nhà dài – với tư cách là không gian sinh tồn chung của nhiều thế hệ – không đơn 

thuần là kiến trúc cư trú, mà là biểu tượng vật chất hóa của ý thức cộng mệnh, nơi cái 

“tôi” cá nhân được định hình và giới hạn trong cái “chúng ta” cộng đồng. Các sinh hoạt 

lễ hội, nghi lễ, hiếu hỉ diễn ra với sự tham gia của cả buôn làng phản ánh một hệ đạo lý 

trong đó cá nhân được thừa nhận thông qua sự gắn kết và trách nhiệm đối với tập thể. 



88 

 

 

Tuy nhiên, cấu trúc cộng đồng này chủ yếu vận hành trong phạm vi nội bộ tộc người, ít 

mở rộng sang các cộng đồng dân tộc khác, cho thấy tính khép kín tương đối của mô hình 

nhân sinh quan truyền thống. 

Quá trình phát triển kinh tế – xã hội đã làm biến đổi sâu sắc mối quan hệ giữa cá 

nhân và cộng đồng trong đời sống người Ê-đê. Những chính sách định canh, định cư và 

sự chia tách đại gia đình mẫu hệ thành các hộ gia đình hạt nhân đã tạo ra bước ngoặt 

trong cấu trúc xã hội, làm thay đổi nền tảng tồn tại của ý thức cộng cư truyền thống. 

Đồng thời, các làn sóng di dân và sự hình thành các buôn làng đa tộc người đã đặt người 

Ê-đê vào không gian xã hội mở, nơi các chuẩn mực cộng đồng cũ phải đối diện với 

những hệ giá trị mới. Sự thu hẹp của nhà dài và sự phổ biến của mô hình gia đình hạt 

nhân từ những năm 1980 không chỉ là thay đổi về hình thức cư trú, mà phản ánh sự dịch 

chuyển trong nhân sinh quan: từ mô hình cộng đồng huyết tộc sang mô hình cộng đồng 

xã hội đa dạng hơn. 

Sự chuyển đổi đó tiếp tục được đẩy mạnh bởi áp lực dân số, nhu cầu cải thiện điều 

kiện sống và tác động của quá trình tiếp biến văn hóa với người Kinh, cùng với sự lan 

tỏa của đạo Tin Lành. Việc lựa chọn kiến trúc nhà xây hiện đại không chỉ nhằm đáp ứng 

công năng sinh hoạt, mà còn mang ý nghĩa biểu trưng cho khát vọng sung túc, hiện đại 

hóa và hòa nhập xã hội. Qua đó, có thể nhận thấy một sự chuyển hóa trong nhân sinh 

quan của người Ê-đê: từ chỗ coi trọng sự cố định của không gian cộng cư truyền thống 

sang đề cao khả năng thích nghi, mở rộng quan hệ xã hội và tiếp nhận các giá trị mới 

trong môi trường đa văn hóa. 

Khi buôn làng trở thành không gian cư trú đa tộc người và trong một số địa bàn đô 

thị hóa người Ê-đê dần trở thành nhóm thiểu số, quá trình tiếp biến văn hóa diễn ra như 

một tất yếu lịch sử. Người Ê-đê không thụ động tiếp nhận các giá trị bên ngoài, mà chủ 

động chọn lọc, điều chỉnh và tích hợp vào hệ giá trị của mình, hình thành những khuôn 

mẫu nhân sinh mới. Những thay đổi trong phương thức sản xuất, sinh hoạt và lối sống 

vì vậy không chỉ là biểu hiện kinh tế – xã hội, mà còn phản ánh sự tái cấu trúc quan 

niệm sống, trong đó cá nhân ngày càng được khẳng định trong mối quan hệ linh hoạt 

với cộng đồng. 

Kết quả khảo sát cho thấy, dù hình thức cộng cư truyền thống như nhà dài đang 

mai một, tinh thần cố kết cộng đồng vẫn được bảo lưu và tái cấu trúc dưới những hình 



89 

 

 

thức mới. Có 61,4% người được hỏi cho biết “thường xuyên” tham gia các hoạt động 

cộng đồng như lễ hội, hiếu hỉ, hỗ trợ buôn làng; 22,6% tham gia “thỉnh thoảng”. Về lối 

sống “vì cộng đồng, vì buôn làng”, 36,9% đánh giá là “còn rất mạnh”, 31,5% cho rằng 

“có nhưng yếu dần”, cho thấy các giá trị cộng đồng truyền thống vẫn hiện diện như một 

nền tảng đạo lý, dù đã có sự phân hóa trong mức độ biểu hiện. 

Đáng chú ý, nhân sinh quan của người Ê-đê hiện nay ngày càng thể hiện xu hướng 

dung hòa giữa lợi ích cá nhân và lợi ích cộng đồng. Theo khảo sát, có 48,7% lựa chọn 

“chăm lo gia đình”, 37,8% chọn “sống vui vẻ, hòa thuận” và 29,2% chọn “đóng góp cho 

cộng đồng”, phản ánh sự dịch chuyển từ mô hình hy sinh cá nhân tuyệt đối cho cộng 

đồng sang mô hình cân bằng giữa cái riêng và cái chung. Điều này được củng cố bằng 

thực tiễn đóng góp xã hội: theo báo cáo của Ủy ban nhân dân tỉnh Đắk Lắk, tổng nguồn 

lực huy động cho xây dựng nông thôn mới giai đoạn 2021–2025 đạt trên 18.678 tỷ đồng, 

trong đó riêng cộng đồng dân cư đóng góp hơn 830 tỷ đồng [167, tr.43–44]. Những con 

số này cho thấy tinh thần trách nhiệm, ý thức chủ thể và niềm tin vào phát triển chung – 

những yếu tố cốt lõi của một nhân sinh quan tích cực đang được tái tạo trong điều kiện 

mới. 

Một biểu hiện quan trọng khác của sự biến đổi nhân sinh quan là sự điều chỉnh 

trong cơ chế điều tiết các mối quan hệ xã hội thông qua việc kết hợp giữa luật tục và 

luật pháp. Luật tục Ê-đê, vốn dựa trên nền tảng dân chủ cộng đồng, công bằng và hữu 

ái, từng giữ vai trò trung tâm trong việc kiểm soát hành vi cá nhân và duy trì trật tự xã 

hội. Hiện nay, sự hiện diện của pháp luật Nhà nước đã làm thay đổi vị thế và nội dung 

của luật tục, buộc nó phải thích nghi để tồn tại. Quy ước của buôn Tring, xã Ea Blang, 

huyện Ea H’leo yêu cầu trưởng thôn phải công tâm, tổ chức họp buôn định kỳ và lồng 

ghép pháp luật trong xử lý các quan hệ xã hội, trong đó có việc chia tài sản theo Luật 

Hôn nhân và Gia đình trong trường hợp góa bụa, là minh chứng cho sự dung hợp giữa 

truyền thống và hiện đại. 

Sự kết hợp giữa luật tục và luật pháp không chỉ tạo ra sự thay đổi về cơ chế quản 

lý cộng đồng – từ vai trò độc tôn của già làng, người uy tín sang mô hình đồng quản trị 

với chính quyền – mà còn phản ánh một bước chuyển trong nhân sinh quan: từ quan 

niệm đạo đức giới hạn trong phạm vi buôn làng sang cách nhìn rộng mở hơn về công lý, 

trách nhiệm và nghĩa vụ công dân. Qua đó, có thể thấy nhân sinh quan của người Ê-đê 



90 

 

 

đang vận động theo hướng mở, linh hoạt và thích ứng, vừa bảo lưu các giá trị cộng đồng 

truyền thống, vừa tiếp nhận những chuẩn mực phổ quát của xã hội hiện đại. 

Thứ hai, tình yêu thương con người, lòng bao dung và đùm bọc được khẳng định 

trong hệ giá trị sống. 

Trong nhân sinh quan truyền thống của người Ê-đê, lòng nhân ái, sự bao dung và 

tinh thần đùm bọc lẫn nhau không chỉ được xem như những phẩm chất đạo đức riêng lẻ, 

mà là những nguyên tắc nền tảng chi phối toàn bộ cách con người tồn tại và ứng xử 

trong cộng đồng. Tình nghĩa đồng bào vì vậy không dừng lại ở phương diện cảm xúc 

hay lý tưởng luân lý, mà được hiện thực hóa thành một phương thức tổ chức đời sống 

xã hội, trong đó cá nhân được bảo đảm sự tồn tại và phát triển thông qua mối quan hệ 

tương trợ bền chặt với buôn làng. Câu tục ngữ Ê-đê “Khi cái rìu rơi xuống suối, cả buôn 

cùng xuống mò” là sự khái quát súc tích quan niệm “một người vì mọi người”, phản ánh 

cách cộng đồng được đặt lên trên lợi ích cá nhân trong hệ giá trị truyền thống. 

Sự biến đổi tích cực trong nhân sinh quan của người Ê-đê hiện nay diễn ra không 

phải bằng sự phủ định các giá trị truyền thống, mà thông qua quá trình kế thừa có chọn 

lọc và thích nghi sáng tạo với bối cảnh xã hội mới. Trong tiến trình đó, tinh thần đoàn 

kết cộng đồng, lòng nhân ái, sự khoan dung và đạo lý sống vì con người tiếp tục giữ vai 

trò hạt nhân, đồng thời được tái cấu trúc về nội dung và hình thức biểu hiện. Những giá 

trị này vốn đã được thể hiện tập trung trong các lễ hội truyền thống như lễ cúng bến 

nước, lễ mừng lúa mới, lễ cúng thần rừng – nơi cộng đồng không chỉ cầu mong sự che 

chở của thần linh mà còn tái khẳng định mối quan hệ gắn bó giữa con người với con 

người, giữa cá nhân với buôn làng. Ở tầng sâu hơn, đó là sự biểu đạt của một triết lý 

sống coi con người chỉ có thể sống đúng nghĩa khi “sống cùng, sống với và sống cho 

nhau”. 

Trên nền tảng nhân sinh quan ấy, các chuẩn mực ứng xử như tôn trọng con người, 

sẻ chia труд труд, giúp đỡ nhau trong lao động và đời sống, trân trọng giá trị lao động, 

đồng thời lên án và ngăn chặn những hành vi gây tổn hại đến cộng đồng đã được hình 

thành và duy trì như những quy tắc đạo lý bất thành văn. Trong bối cảnh hiện đại, các 

giá trị này không mất đi mà tiếp tục được điều chỉnh linh hoạt để phù hợp với những 

điều kiện tồn tại mới, qua đó cho thấy khả năng tự thích ứng nội sinh của nhân sinh quan 

Ê-đê. 



91 

 

 

Với truyền thống coi buôn làng là trung tâm của đời sống sinh hoạt, sản xuất và tín 

ngưỡng, người Ê-đê từ lâu đã hình thành một quan niệm sống trong đó cá nhân luôn gắn 

chặt trách nhiệm của mình với sự ổn định và phát triển của cộng đồng. Chính nền tảng 

nhân sinh quan đó đã tạo điều kiện thuận lợi để người Ê-đê tiếp nhận và hòa nhập các 

giá trị nhân văn phổ quát khi giao lưu với cộng đồng người Kinh. Những điểm tương 

đồng giữa truyền thống Ê-đê “giúp nhau dựng nhà, góp lúa khi mất mùa, cùng cúng khi 

có tai ương” và triết lý sống của người Việt như “lá lành đùm lá rách”, “thương người 

như thể thương thân” đã tạo nên sự đồng điệu sâu sắc về mặt đạo lý, qua đó hình thành 

cơ sở tinh thần cho việc lan tỏa quan niệm sống “không để ai bị bỏ lại phía sau” trong 

bối cảnh xã hội hiện đại. 

Thực tiễn hiện nay cho thấy, các giá trị nhân văn cốt lõi ấy vẫn tiếp tục giữ vị trí 

quan trọng trong hệ giá trị sống của người Ê-đê. Dữ liệu khảo sát phản ánh rõ điều này 

khi có gần 60% số người được hỏi cho rằng tình thương con người là giá trị sống quan 

trọng nhất; khoảng 47% nhấn mạnh vai trò của đoàn kết cộng đồng và gần 42% đề cao 

lòng bao dung, tha thứ. Những con số này cho thấy sự bền vững của các giá trị nhân 

sinh truyền thống, đồng thời khẳng định chúng đang được bảo tồn và tái tạo trong điều 

kiện mới, chứ không bị mai một hay thay thế hoàn toàn. 

Đáng chú ý, sự vận động của nhân sinh quan Ê-đê hiện nay còn thể hiện ở việc mở 

rộng không gian thực hành các giá trị nhân ái từ phạm vi buôn làng truyền thống sang 

các hoạt động cộng đồng rộng lớn hơn. Việc tham gia các phong trào thiện nguyện, hỗ 

trợ người nghèo, trẻ em có hoàn cảnh khó khăn, người mắc bệnh hiểm nghèo, hiến máu 

nhân đạo hay cứu trợ thiên tai cho thấy sự tiếp nhận chủ động và có chọn lọc những 

chuẩn mực đạo đức tích cực của xã hội hiện đại. Qua đó, nhân sinh quan Ê-đê không chỉ 

được bảo lưu mà còn được làm giàu thêm về nội dung, từng bước tiệm cận với các giá 

trị nhân văn phổ quát của nhân loại. 

Sự biến đổi tích cực này phù hợp với định hướng chung của Đảng về phát triển 

văn hóa và con người Việt Nam trong thời kỳ mới. Văn kiện Đại hội đại biểu toàn quốc 

lần thứ XIII khẳng định: “Phát triển toàn diện, đồng bộ các lĩnh vực văn hóa, bảo đảm 

vừa phát huy những giá trị tốt đẹp của dân tộc, vừa tiếp thu những tinh hoa văn hóa nhân 

loại tạo động lực phát triển kinh tế - xã hội và hội nhập quốc tế” [56, tr. 262]. Trong tinh 

thần đó, người Ê-đê không chỉ bảo tồn các giá trị cốt lõi của bản sắc văn hóa dân tộc 



92 

 

 

mình, mà còn chủ động làm mới và nâng tầm chúng để thích ứng với yêu cầu phát triển 

bền vững. 

Có thể khẳng định rằng, sự lan tỏa của tinh thần cố kết cộng đồng, lòng nhân ái, 

khát vọng vươn lên và trách nhiệm xã hội đang góp phần định hình một nhân sinh quan 

Ê-đê mang tính mở, nhân văn và tiến bộ. Đây là kết quả của sự dung hòa biện chứng 

giữa truyền thống và hiện đại, giữa bản sắc tộc người và các giá trị phổ quát, giúp cộng 

đồng Ê-đê từng bước hội nhập vào dòng chảy chung của xã hội đương đại mà vẫn giữ 

được cốt cách văn hóa đặc thù của mình. 

Thứ ba, quan niệm sống tôn trọng và hòa hợp với tự nhiên được tiếp nối và nâng 

cao nhận thức. 

Trong nhân sinh quan truyền thống của người Ê-đê, mối quan hệ giữa con người 

và tự nhiên không được nhìn nhận như quan hệ khai thác – sử dụng thuần túy, mà được 

đặt trong một chỉnh thể tồn tại mang tính thiêng và cộng sinh. Thiên nhiên không chỉ là 

môi trường sinh tồn vật chất, mà còn là không gian tinh thần, nơi cư ngụ của thần linh, 

tổ tiên và các lực lượng siêu nhiên chi phối đời sống con người. Những quan niệm như 

“rừng là mẹ”, “suối là máu”, “đất là nhà” phản ánh một thế giới quan – nhân sinh quan 

sinh thái, trong đó con người tự ý thức mình là một bộ phận của tự nhiên, tồn tại trong 

mối quan hệ phụ thuộc, tôn trọng và hài hòa. Chính từ nền tảng đó, các hoạt động sản 

xuất, sinh hoạt và nghi lễ của người Ê-đê – từ canh tác nương rẫy, lựa chọn đất đai, chế 

tác nông cụ đến tổ chức lễ nghi – đều hàm chứa nguyên tắc đạo lý: không xâm hại, 

không tận diệt, mà ứng xử tiết độ với môi trường sống. 

Tuy nhiên, tiến trình đổi mới từ năm 1986 đã tạo ra những biến đổi căn bản trong 

điều kiện tồn tại vật chất và môi trường sinh thái của người Ê-đê, qua đó tác động trực 

tiếp đến nhân sinh quan truyền thống. Việc đưa đồng bào vào các nông – lâm trường và 

chuyển đổi đất rừng thành sở hữu toàn dân đã làm thay đổi cấu trúc quan hệ giữa con 

người với đất đai và rừng núi – từ mối quan hệ mang tính linh thiêng – cộng sinh sang 

quan hệ sản xuất chịu sự điều tiết của cơ chế kinh tế thị trường. Người Ê-đê từng bước 

chuyển từ canh tác nương rẫy sang trồng cây công nghiệp lâu năm như cà phê, sầu riêng, 

hồ tiêu… Đến năm 2023, diện tích trồng cây công nghiệp ở Đắk Lắk đạt 311.000 ha, 

trong đó diện tích cà phê chiếm 213.000 ha (hơn 68% diện tích cây công nghiệp của tỉnh 

và trên 40% của cả vùng Tây Nguyên), sản lượng đạt 526.000 tấn, kim ngạch xuất khẩu 



93 

 

 

đạt 798 triệu USD, chiếm 53,2% tổng kim ngạch xuất khẩu của tỉnh. Những con số này 

phản ánh sự dịch chuyển mạnh mẽ của phương thức sản xuất, đồng thời đặt ra yêu cầu 

điều chỉnh nhân sinh quan trong mối quan hệ với tự nhiên. 

Dưới tác động của công tác khuyến nông và quá trình cộng cư, giao lưu với người 

Kinh, người Ê-đê dần tiếp cận các tri thức khoa học – kỹ thuật mới, qua đó hình thành 

những cách thức ứng xử mới với môi trường. Ở nhiều địa phương như Buôn Ma Thuột, 

Cư M’gar, Krông Pắk, việc hạn chế sử dụng thuốc diệt cỏ, duy trì thảm thực vật tự nhiên 

và kết hợp phân bón hữu cơ với hóa học cho thấy sự vận động của nhân sinh quan theo 

hướng dung hòa giữa truyền thống tôn trọng tự nhiên và tư duy canh tác bền vững hiện 

đại. Đây không đơn thuần là thay đổi kỹ thuật sản xuất, mà phản ánh sự tái cấu trúc quan 

niệm sống trước những thách thức sinh thái mới. 

Kết quả khảo sát tiếp tục khẳng định chiều hướng biến đổi tích cực trong quan 

niệm sinh thái của người Ê-đê. Có 64,8% người được hỏi cho rằng con người và tự nhiên 

“phụ thuộc và tôn trọng lẫn nhau”; 55,2% coi tự nhiên là không gian “thiêng liêng cần 

bảo vệ”; và 44,6% khẳng định “tôn trọng thiên nhiên” là một giá trị sống quan trọng 

hiện nay. Những tỷ lệ này cho thấy, dù chịu tác động của kinh tế thị trường và hiện đại 

hóa, các giá trị cốt lõi của nhân sinh quan sinh thái truyền thống vẫn được bảo lưu và 

chuyển hóa theo hướng phù hợp với điều kiện mới. 

Quá trình thể chế hóa các giá trị ấy được thể hiện rõ qua việc xây dựng quy ước 

thôn buôn từ đầu những năm 2000 tại nhiều địa phương như Cư M’gar, Krông Pắk, 

Krông Buk. Việc kết hợp luật tục truyền thống với các quy định pháp luật hiện hành cho 

thấy sự chuyển dịch từ cơ chế điều chỉnh mang tính tín ngưỡng – cộng đồng sang mô 

hình quản lý xã hội dựa trên ý thức công dân sinh thái. Buôn Tring, huyện Krông Buk, 

với bộ quy ước gồm 33 điều, trong đó có 6 điều liên quan trực tiếp đến bảo vệ môi 

trường (như Điều 23 về bảo vệ thác Drai Ga, hang đá, cây cổ thụ, sông suối; Điều 24 về 

kiểm soát chăn nuôi, sử dụng thuốc bảo vệ thực vật), là minh chứng cho quá trình nâng 

tầm quan niệm sinh thái từ đạo lý truyền thống sang chuẩn mực pháp lý – xã hội hiện 

đại. 

Dẫu vậy, sự biến đổi nhân sinh quan sinh thái cũng diễn ra trong bối cảnh nhiều 

giá trị văn hóa truyền thống đang suy giảm hoặc phải điều chỉnh. Một số nghi lễ gắn với 

môi trường tự nhiên, như lễ đâm trâu, ngày càng ít phổ biến. Thực trạng suy giảm tài 



94 

 

 

nguyên sinh học thể hiện rõ qua việc đến năm 2023, toàn tỉnh Đắk Lắk chỉ còn khoảng 

140 con voi, giảm 90% so với năm 1980. Trước tình hình đó, việc Ủy ban nhân dân tỉnh 

Đắk Lắk ký kết hợp tác với tổ chức Animals Asia vào tháng 12/2021 để chuyển đổi từ 

du lịch cưỡi voi sang mô hình du lịch sinh thái thân thiện với voi cho thấy sự điều chỉnh 

quan trọng trong cách tiếp cận phát triển. Việc cộng đồng người Ê-đê đồng thuận với 

chủ trương này phản ánh khả năng thích ứng của nhân sinh quan truyền thống trước các 

chuẩn mực sinh thái mới mang tính toàn cầu. 

Có thể khẳng định rằng, quan niệm sống tôn trọng và hòa hợp với tự nhiên của 

người Ê-đê không bị triệt tiêu trong quá trình hiện đại hóa, mà đang được kế thừa, điều 

chỉnh và tái cấu trúc trên nền tảng mới. Nhân sinh quan sinh thái của người Ê-đê hiện 

nay vừa gắn với cội nguồn văn hóa bản địa, vừa tiếp cận tư duy công dân hiện đại, trong 

đó môi trường không chỉ là không gian thiêng mà còn được nhận thức như nền tảng sống 

còn cho sự phát triển lâu dài, hài hòa và bền vững của cộng đồng. 

3.1.1.2. Thực trạng sự biến đối tích cực trong quan niệm về sự trân trọng, lòng biết 

ơn 

Lòng biết ơn là một trong những giá trị nền tảng cấu thành hệ thống nhân sinh 

quan truyền thống của người Ê-đê. Đây không chỉ là một chuẩn mực đạo đức cá nhân, 

mà còn là nguyên tắc tổ chức đời sống tinh thần và cộng đồng, được thể hiện thông qua 

các sinh hoạt văn hóa – tín ngưỡng mang tính bền vững. Trong xã hội truyền thống, quan 

niệm “biết ơn và đền đáp” của người Ê-đê gắn liền với ý thức về cội nguồn, về mối quan 

hệ hữu cơ giữa con người với tổ tiên, thần linh, buôn làng và môi trường tự nhiên. Các 

nghi lễ như thờ cúng tổ tiên, lễ cúng bến nước, lễ mừng lúa mới, lễ cúng thần rừng không 

chỉ mang ý nghĩa cầu phúc hay trấn an tâm linh, mà còn là cơ chế giáo dục đạo lý, qua 

đó truyền dẫn ý thức trách nhiệm liên thế hệ, gắn kết quá khứ – hiện tại – tương lai trong 

một chỉnh thể nhân sinh quan thống nhất. 

Trong bối cảnh xã hội hiện đại, dưới tác động của công nghiệp hóa, hiện đại hóa 

và giao thoa văn hóa, quan niệm về sự trân trọng và lòng biết ơn của người Ê-đê đã và 

đang có những chuyển biến theo hướng tích cực, thể hiện năng lực thích nghi và tái cấu 

trúc giá trị truyền thống. Kết quả khảo sát tại 6 địa bàn tập trung đồng bào Ê-đê sinh 

sống cho thấy, lòng biết ơn không bị mai một mà được vận động, điều chỉnh và biểu 

hiện đa dạng hơn trong những điều kiện xã hội mới. 



95 

 

 

Thứ nhất, công tác bảo tồn văn hóa dân tộc trong thời gian qua đã góp phần quan 

trọng vào việc tái tạo và lan tỏa các giá trị tri ân truyền thống. Việc tổ chức 12 lớp truyền 

dạy di sản văn hóa phi vật thể như cồng chiêng, sử thi, dân ca, Klei duê… cho thế hệ trẻ 

[167, tr.22–23] không chỉ nhằm lưu giữ các hình thức biểu đạt văn hóa, mà còn là quá 

trình phục hồi chiều sâu tinh thần của cộng đồng. Cùng với đó, việc thực hành các nghi 

lễ truyền thống vẫn được duy trì với tần suất đáng kể: 41,2% người Ê-đê cho biết thường 

xuyên thực hiện các nghi lễ nông nghiệp; 36,7% thỉnh thoảng tham gia; chỉ 22,1% không 

còn thực hiện. Đối với các nghi lễ vòng đời người, tỷ lệ tham gia thường xuyên đạt 

37,9%, thỉnh thoảng là 39,4%. Những số liệu này phản ánh sự tiếp nối có chọn lọc của 

các thực hành văn hóa gắn với lòng biết ơn trong điều kiện hiện đại. 

Xét dưới góc độ triết học, thực tiễn này cho thấy bản sắc văn hóa không phải là 

một cấu trúc tĩnh, mà là một quá trình vận động biện chứng, trong đó truyền thống và 

hiện đại, cá nhân và cộng đồng, yếu tố vật chất và tinh thần luôn tương tác, bổ sung và 

điều chỉnh lẫn nhau. Việc duy trì nghi lễ và truyền dạy di sản không chỉ mang ý nghĩa 

bảo tồn, mà còn tái khẳng định tính liên tục lịch sử của ý thức xã hội – nơi lòng tri ân 

trở thành sợi dây liên kết các thế hệ, góp phần nuôi dưỡng nhân sinh quan dựa trên trách 

nhiệm cộng đồng, sự hòa hợp với tự nhiên và ý thức về nguồn cội. 

Thứ hai, lòng biết ơn của người Ê-đê không còn giới hạn trong không gian buôn 

làng truyền thống, mà từng bước lan tỏa vào không gian xã hội rộng lớn hơn. Mặc dù 

nhiều gia đình không còn tổ chức các nghi lễ quy mô như trước, nhưng việc duy trì bàn 

thờ tổ tiên trong các ngôi nhà xây hiện đại cho thấy sự linh hoạt trong cách biểu đạt giá 

trị tri ân. Ở các địa bàn như Cư M’gar, M’Drăk, Krông Năng…, việc tưởng nhớ người 

đã khuất được kết hợp với các hình thức sinh hoạt cộng đồng có sự tham gia của các tổ 

chức đoàn thể. Điều này phản ánh sự giao thoa giữa truyền thống và hiện đại, trong đó 

lòng biết ơn được chuyển hóa thành một giá trị sống thích ứng với nhịp sống mới. 

Thứ ba, các nguyên nhân dẫn đến việc không thực hiện nghi lễ chủ yếu xuất phát 

từ những rào cản khách quan hơn là sự phủ nhận giá trị truyền thống. Trong số những 

người không còn thực hành nghi lễ, 48,5% do điều kiện kinh tế khó khăn; 44,3% thiếu 

người am hiểu nghi lễ; 32,7% chịu ảnh hưởng của tôn giáo mới; và 21,6% không còn 

niềm tin vào tín ngưỡng cũ. Những yếu tố này cho thấy sự gián đoạn mang tính hoàn 

cảnh, chứ không phải là sự đoạn tuyệt về mặt nhân sinh quan, qua đó khẳng định vẫn 



96 

 

 

còn dư địa để phục hồi và phát huy các giá trị tri ân nếu có sự hỗ trợ phù hợp về chính 

sách và giáo dục văn hóa. 

Thứ tư, quan niệm “uống nước nhớ nguồn” vẫn giữ vị trí quan trọng trong hệ giá 

trị đạo lý của người Ê-đê. Có 64,8% số người được hỏi cho rằng giá trị này vẫn “được 

duy trì tốt”, 22,6% nhận định có xu hướng suy giảm, và chỉ 8,3% cho rằng gần như mai 

một. Một khảo sát khác cho thấy 66,2% người Ê-đê vẫn tổ chức các lễ giỗ tổ, lễ mừng 

thọ, lễ tạ ơn mùa màng. Những con số này phản ánh sức sống bền bỉ của lòng biết ơn 

trong đời sống tinh thần cộng đồng. 

Thứ năm, lòng biết ơn ngày càng được biểu hiện dưới những hình thức cụ thể, 

gần gũi trong đời sống thường nhật. 59,7% người Ê-đê cho rằng lòng biết ơn thể hiện 

qua việc chăm sóc người cao tuổi; 47,2% thông qua sự giúp đỡ lẫn nhau trong buôn 

làng; và 42,9% qua việc duy trì thờ cúng tổ tiên. Điều này cho thấy sự chuyển hóa từ 

các hành vi mang tính nghi lễ sang các chuẩn mực ứng xử xã hội, từ không gian thiêng 

sang các mối quan hệ đời sống hàng ngày. 

Thứ sáu, giáo dục lòng biết ơn được nhìn nhận như một yêu cầu cấp thiết trong 

bối cảnh xã hội hiện nay. Có 71,5% người được khảo sát cho rằng giáo dục lòng biết ơn 

trong gia đình và nhà trường là “rất cần thiết”, và 19,4% cho rằng “có nhưng chưa sâu”. 

Điều này phản ánh nhận thức ngày càng rõ về vai trò của đạo lý tri ân trong việc hình 

thành nhân cách, duy trì sự ổn định và gắn kết cộng đồng. 

Thứ bảy, các phong trào và hoạt động cộng đồng như “Ngày hội đại đoàn kết toàn 

dân tộc”, “Uống nước nhớ nguồn”, “Đền ơn đáp nghĩa”… được người Ê-đê hưởng ứng 

tích cực. Những hành vi như hiến máu tình nguyện, giúp đỡ người nghèo, hỗ trợ thương 

binh, liệt sĩ cho thấy sự mở rộng của khái niệm lòng biết ơn từ phạm vi tộc người sang 

không gian xã hội – quốc gia. Đây là biểu hiện rõ nét của sự chuyển hóa từ nhân sinh 

quan truyền thống sang nhân sinh quan công dân trong bối cảnh hội nhập. 

Thứ tám, lòng biết ơn còn được thể chế hóa thông qua các quy ước buôn làng kết 

hợp giữa luật tục truyền thống và pháp luật Nhà nước. Tại buôn Tring, xã Ea Blang, 

huyện Ea H’leo, quy ước cộng đồng quy định cụ thể trách nhiệm tổ chức lễ cúng chung, 

bảo vệ không gian tâm linh và xử lý các hành vi bất kính với tổ tiên. Điều này cho thấy 

lòng biết ơn đã vượt khỏi phạm vi cảm xúc cá nhân để trở thành chuẩn mực xã hội có 

tính ràng buộc. 



97 

 

 

Cuối cùng, các thiết chế văn hóa cộng đồng như nhà sàn dài tiếp tục được nhìn 

nhận là không gian quan trọng trong việc bảo tồn và truyền dạy giá trị tri ân. 44,8% 

người được hỏi cho rằng “rất cần thiết”, 31,7% đánh giá là “cần thiết”, và chỉ 9,6% cho 

rằng không cần thiết. Điều này khẳng định vai trò của không gian văn hóa chung trong 

việc kết nối các thế hệ và duy trì bản sắc. 

Từ những phân tích trên có thể khẳng định rằng, quan niệm về sự trân trọng và 

lòng biết ơn của người Ê-đê đang được củng cố và phát triển theo hướng tích hợp giữa 

truyền thống và hiện đại. Sự chuyển hóa từ nghi lễ mang tính huyền linh sang hành vi 

ứng xử xã hội, từ đạo lý tộc người sang đạo lý công dân phản ánh năng lực thích nghi 

văn hóa của cộng đồng Ê-đê trong thời đại mới. Điều này phù hợp với định hướng của 

Đảng được nêu trong Văn kiện Đại hội XIII: “Phát triển toàn diện, đồng bộ các lĩnh vực 

văn hóa, bảo đảm vừa phát huy những giá trị tốt đẹp của dân tộc, vừa tiếp thu những 

tinh hoa văn hóa nhân loại tạo động lực phát triển kinh tế - xã hội và hội nhập quốc tế” 

[56, tr. 262]. 

3.1.1.3. Thực trạng sự biến đối tích cực trong ước mơ, khát vọng về cuộc sống ấm 

no, hạnh phúc 

Khát vọng về một cuộc sống ấm no, hạnh phúc là nội dung mang tính phổ quát 

trong nhân sinh quan của các cộng đồng cư dân bản địa, trong đó có người Ê-đê. Trong 

xã hội truyền thống, khát vọng ấy không được biểu đạt dưới dạng những mục tiêu cá 

nhân cụ thể, mà được chuyển tải thông qua hệ thống tín ngưỡng – lễ nghi gắn với tự 

nhiên và cộng đồng, phản ánh mong ước về một trật tự hài hòa giữa con người, buôn 

làng và thế giới siêu nhiên. Những hình dung về cuộc sống “mưa thuận gió hòa, con 

người khang thái, buôn làng thịnh vượng” được thể hiện tập trung trong các nghi lễ như 

cúng bến nước, mừng lúa mới, cúng thần rừng – nơi khát vọng sinh tồn và phát triển 

được cộng đồng hóa, thiêng hóa và truyền dẫn qua nhiều thế hệ. 

Trong bối cảnh hiện đại, khi cấu trúc kinh tế – xã hội có sự chuyển biến sâu sắc, 

các khát vọng truyền thống ấy không mất đi mà đang được tái cấu trúc theo hướng hiện 

thực hơn, gắn với điều kiện sống cụ thể và vai trò chủ thể ngày càng rõ nét của cá nhân. 

Sự chuyển hóa này phản ánh quá trình vận động biện chứng của nhân sinh quan người 

Ê-đê từ hình thức biểu đạt mang tính huyền linh – cộng đồng sang những mục tiêu đời 

sống mang tính xã hội – cá nhân, từ ước vọng trừu tượng sang hành động thực tiễn. 



98 

 

 

Thứ nhất, việc bảo đảm các điều kiện sống cơ bản, đặc biệt là chăm sóc sức khỏe 

cộng đồng, đã tạo ra tiền đề quan trọng cho sự hình thành khát vọng sống ấm no, hạnh 

phúc theo nghĩa hiện đại. Đến hết năm 2024, toàn tỉnh có 185 trạm y tế, trong đó 161 

trạm đạt chuẩn quốc gia và 179 trạm có bác sĩ phục vụ [167, tr.20–21]. Dưới góc độ triết 

học, sự phát triển của hệ thống y tế không chỉ đáp ứng nhu cầu sinh học của con người, 

mà còn góp phần định hình một nhân sinh quan mới, trong đó sức khỏe được nhận thức 

như giá trị xã hội nền tảng, là điều kiện để con người hiện thực hóa các mục tiêu sống 

cao hơn. Điều này cho thấy sự thống nhất biện chứng giữa tồn tại vật chất và đời sống 

tinh thần: khi những nhu cầu thiết yếu được bảo đảm, ý thức xã hội có điều kiện chuyển 

từ “lo tồn tại” sang “hướng phát triển”. 

Trên nền tảng đó, khát vọng sống của người Ê-đê ngày càng trở nên rõ nét và cụ 

thể hơn. Kết quả khảo sát cho thấy, 36,8% lựa chọn “có thu nhập ổn định”, 27,4% mong 

“con cái học hành tốt”, 18,5% kỳ vọng “buôn làng phát triển” và 17,3% mong muốn 

“gìn giữ văn hóa truyền thống”. Những số liệu này phản ánh một logic phát triển mang 

tính quy luật: khi điều kiện sinh tồn được bảo đảm, khát vọng của con người dịch chuyển 

từ nhu cầu sinh học sang các mục tiêu kinh tế, giáo dục và văn hóa. Nhân sinh quan 

người Ê-đê vì thế đang vận động trong mối quan hệ biện chứng giữa cái tất yếu và cái 

tự do, giữa điều kiện khách quan và khát vọng chủ quan, tạo nên một hệ giá trị vừa kế 

thừa truyền thống vừa thích ứng với hiện đại. 

Thứ hai, quá trình phát triển sản xuất hàng hóa, đặc biệt là canh tác cây công 

nghiệp như cà phê, hồ tiêu, sầu riêng…, đã trở thành cơ sở vật chất trực tiếp cho khát 

vọng làm giàu chính đáng. Có 62,9% người được khảo sát cho biết đời sống gia đình 

được cải thiện rõ rệt; 48,6% hình thành kỹ năng sản xuất và lập kế hoạch; 41,5% mở 

rộng quan hệ xã hội từ hoạt động kinh tế. Những con số này cho thấy khát vọng từng 

được gửi gắm trong lễ hội và tín ngưỡng truyền thống đang được hiện thực hóa trong 

đời sống lao động thường ngày. Việc triển khai Chương trình mục tiêu quốc gia xây 

dựng nông thôn mới với 81/149 xã đạt chuẩn (54,4%) và dự kiến 97 xã vào năm 2025 

[167, tr.27–28] tiếp tục khẳng định vai trò của nền tảng vật chất trong việc thúc đẩy sự 

biến đổi tích cực của nhân sinh quan. 

Một biểu hiện sinh động cho sự chuyển hóa này là các mô hình phát triển kinh tế 

gắn với bảo tồn văn hóa, tiêu biểu như buôn Ako Dhông (thành phố Buôn Ma Thuột). 



99 

 

 

Việc kết hợp kiến trúc nhà dài, cồng chiêng, ẩm thực và nghề thủ công với du lịch cộng 

đồng cho thấy khát vọng ấm no của người Ê-đê không còn giới hạn trong nông nghiệp 

truyền thống, mà mở rộng sang lĩnh vực dịch vụ và kinh tế sáng tạo. Về mặt triết học, 

đây là biểu hiện của quá trình tự ý thức về nội lực văn hóa, trong đó bản sắc không còn 

là “di sản tĩnh” mà trở thành nguồn lực phát triển. 

Thứ ba, sự chuyển dịch vai trò truyền cảm hứng khát vọng từ cộng đồng sang cá 

nhân phản ánh sự thay đổi sâu sắc trong cấu trúc nhân sinh quan. Có 41,1% cho rằng 

bản thân là người định hướng cuộc đời; 28,6% chịu ảnh hưởng từ cha mẹ; chỉ 18,7% từ 

già làng và 11,6% từ lãnh đạo buôn, xã. Điều này cho thấy ý thức chủ thể cá nhân đang 

được nâng cao, đánh dấu sự chuyển biến từ mô hình nhân sinh quan phụ thuộc sang 

nhân sinh quan tự chủ, dù vẫn duy trì mối liên hệ với cộng đồng truyền thống. 

Các mô hình khởi nghiệp của Y Pốt Niê, H’Blây Niê hay H’Gơn Niê là những 

minh chứng cụ thể cho sự hiện thực hóa khát vọng sống ấm no, hạnh phúc thông qua 

hành động cá nhân gắn với trách nhiệm cộng đồng. Dưới góc độ triết học, đây là biểu 

hiện của sự thống nhất giữa lợi ích cá nhân và lợi ích xã hội, giữa khát vọng tự thân và 

giá trị cộng đồng – một đặc điểm quan trọng của nhân sinh quan tiến bộ. 

Tuy nhiên, các rào cản như thiếu tri thức (39,2%), thiếu vốn và đất sản xuất 

(35,7%), chính sách chưa phù hợp (14,3%) và thiếu người hướng dẫn (10,8%) cho thấy 

sự vận động của nhân sinh quan vẫn chịu sự quy định của điều kiện khách quan. Điều 

này khẳng định rằng khát vọng chỉ có thể được hiện thực hóa bền vững khi có sự hỗ trợ 

đồng bộ về giáo dục, chính sách và nguồn lực. 

Thứ tư, giáo dục ngày càng được nhận thức như con đường căn bản để hiện thực 

hóa khát vọng sống. Có 74,3% cho rằng giáo dục là “chìa khóa thoát nghèo”, 53,8% 

nhấn mạnh vai trò nâng cao vị thế xã hội và 47,5% coi giáo dục là yếu tố thay đổi cách 

nhìn và phát triển. Đây là dấu hiệu rõ ràng của sự chuyển dịch từ kinh nghiệm truyền 

thống sang tư duy tri thức, phản ánh bước phát triển mới trong nhân sinh quan người Ê-

đê. 

Thứ năm, quan niệm về hạnh phúc của người Ê-đê hiện nay thể hiện rõ tính toàn 

diện và biện chứng. Các yếu tố như quan hệ gia đình – cộng đồng (35,1%), sức khỏe – 

bình an (32,7%), tiền bạc – tài sản (18,3%) và tri thức – văn hóa (13,9%) cho thấy hạnh 



100 

 

 

phúc được hiểu như sự hòa hợp giữa vật chất và tinh thần, giữa cá nhân và cộng đồng – 

một quan niệm mang chiều sâu nhân văn. 

Thứ sáu, mức độ hài lòng với cuộc sống hiện tại (72,8%) theo báo cáo của UBND 

tỉnh Đắk Lắk (2024) phản ánh sự trưởng thành trong nhận thức giá trị sống của cộng 

đồng Ê-đê. Đây không chỉ là kết quả của phát triển kinh tế – xã hội, mà còn là biểu hiện 

của sự điều chỉnh nhân sinh quan trong quá trình thích ứng với hiện đại. 

Thứ bảy, sự phân hóa trong lý tưởng sống của thế hệ trẻ Ê-đê cho thấy quá trình 

hình thành các cấu trúc giá trị mới, nơi truyền thống và hiện đại đan xen, vừa tạo cơ hội 

phát triển, vừa đặt ra những thách thức về định hướng giá trị. 

Thứ tám, các ưu tiên chi tiêu dài hạn và niềm tin ngày càng lớn vào vai trò quyết 

định của bản thân (61,4%) cho thấy sự chuyển dịch từ tư duy định mệnh sang tư duy 

chủ thể. Đây là dấu hiệu quan trọng của sự trưởng thành trong nhân sinh quan, phản ánh 

năng lực tự ý thức và tự quyết của con người trong bối cảnh hiện đại. 

Như vậy, từ khát vọng truyền thống về “mưa thuận gió hòa, buôn làng ấm no”, 

người Ê-đê đã chuyển hóa lý tưởng sống thành những mục tiêu cụ thể, hiện đại và mang 

tính chủ động hơn. Sự kết hợp giữa truyền thống tín ngưỡng, phát triển kinh tế, giáo dục 

và chính sách xã hội đã tạo nên một nền tảng nhân sinh quan tích cực, tiến bộ, phù hợp 

với định hướng “khơi dậy mạnh mẽ khát vọng phát triển đất nước phồn vinh, hạnh phúc” 

được nêu trong Văn kiện Đại hội XIII của Đảng [56, tr.23]. 

3.1.2. Thực trạng sự biến đổi tiêu cực nhân sinh quan của người Ê-đê ở tỉnh Đắk 

Lắk hiện nay 

Bên cạnh những chuyển biến tích cực, quá trình phát triển kinh tế - xã hội ở tỉnh 

Đắk Lắk trong thời gian qua cũng đã và đang tạo ra nhiều hệ lụy, làm nảy sinh các biểu 

hiện tiêu cực trong nhân sinh quan của một bộ phận người Ê-đê. Dưới tác động của mặt 

trái cơ chế thị trường và sự hội nhập thiếu chọn lọc, những giá trị truyền thống như tinh 

thần cộng đồng, lòng biết ơn, sự sẻ chia, thái độ sống hướng thiện... đang bị lấn át bởi 

xu hướng thực dụng, cá nhân hóa, và chạy theo lợi ích vật chất ngắn hạn. 

Một trong những biểu hiện rõ nét nhất là tình trạng phân hóa giàu nghèo ngày càng 

gia tăng giữa các buôn làng, khu vực phát triển và khu vực còn đặc biệt khó khăn. Theo 

báo cáo của Ủy ban nhân dân tỉnh Đắk Lắk, đến năm 2024 vẫn còn 75/149 xã (chiếm 

trên 50%) chưa đạt chuẩn nông thôn mới, chủ yếu tập trung ở các địa bàn có điều kiện 



101 

 

 

kinh tế - xã hội đặc biệt khó khăn, trong đó 54 xã thuộc khu vực III (địa bàn đặc biệt 

khó khăn theo phân vùng chính sách). Các xã này có tỷ lệ hộ nghèo đa chiều cao, thu 

nhập bình quân đầu người thấp, nhiều nơi dân cư sống phân tán, thiếu hạ tầng cơ bản và 

dịch vụ xã hội thiết yếu. Thực tế này tạo ra khoảng cách ngày càng lớn về cơ hội tiếp 

cận giáo dục, y tế, văn hóa và sinh kế giữa các nhóm cư dân Ê-đê, làm xuất hiện tâm lý 

mặc cảm, buông xuôi ở người nghèo và sự thờ ơ, thiếu trách nhiệm cộng đồng ở một bộ 

phận người khá giả. 

Cùng với đó, trong khi một số cá nhân thành công trong khởi nghiệp hoặc nắm bắt 

được cơ hội chuyển đổi mô hình sản xuất - du lịch - dịch vụ đã nhanh chóng cải thiện 

đời sống, thì không ít người khác, nhất là thanh niên Ê-đê, lại rơi vào tình trạng thiếu 

định hướng, mơ hồ về lý tưởng sống, dễ bị cuốn theo các giá trị lệch chuẩn như hưởng 

thụ, cầu may, sống vội, sống ảo. Mặt khác, một bộ phận cán bộ cơ sở và người có ảnh 

hưởng trong buôn làng bị tha hóa, lợi dụng chính sách hỗ trợ, dẫn đến tình trạng mất 

niềm tin của người dân vào thiết chế cộng đồng và hệ giá trị truyền thống. 

Chính trong bối cảnh đó, sự thay đổi trong nhân sinh quan không còn chỉ là kết 

quả của nhận thức và chuyển hóa văn hóa tích cực như trước, mà ngày càng chịu ảnh 

hưởng bởi sự phân cực về lợi ích kinh tế - xã hội, sự xâm thực của chủ nghĩa cá nhân, 

và sự suy yếu của các thiết chế truyền thống vốn từng là nền tảng vững chắc của đời 

sống tinh thần người Ê-đê. Đây là thách thức không nhỏ đặt ra đối với công tác bảo tồn 

văn hóa, định hướng lối sống và xây dựng khối đoàn kết dân tộc trong thời kỳ mới. Sự 

biến đổi tiêu cực trong nhân sinh quan của người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk thể hiện qua các 

nội dung cụ thể sau: 

3.1.2.1. Thực trạng sự biến đối tiêu cực trong quan niệm về cuộc sống 

Bên cạnh những chuyển biến tích cực, sự biến đổi nhân sinh quan của người Ê-

đê hiện nay cũng bộc lộ nhiều xu hướng tiêu cực, nảy sinh từ sự tác động đồng thời, đa 

chiều và đan xen của quá trình đô thị hóa, kinh tế thị trường, cộng cư và hội nhập văn 

hóa diễn ra với tốc độ nhanh và phạm vi rộng. Những biến đổi này không diễn ra một 

cách tuyến tính hay đơn giản, mà thể hiện rõ tính phức tạp của quá trình vận động xã 

hội trong giai đoạn quá độ, nơi các yếu tố truyền thống và hiện đại, bản địa và ngoại 

sinh, cộng đồng và cá nhân cùng tồn tại, va chạm và tác động lẫn nhau. Dưới góc độ 

triết học Mác – Lênin, đây là hệ quả tất yếu của sự vận động mạnh mẽ của tồn tại xã hội, 



102 

 

 

khi phương thức sản xuất, quan hệ sở hữu và cấu trúc đời sống xã hội thay đổi sâu sắc, 

trong khi ý thức xã hội – với tư cách là sự phản ánh tồn tại xã hội – lại có độ trễ lịch sử 

nhất định, không thể chuyển biến đồng bộ và tức thời. 

Chủ nghĩa duy vật lịch sử chỉ ra rằng, trong những thời kỳ biến đổi xã hội sâu 

sắc, sự không tương thích tạm thời giữa tồn tại xã hội mới và ý thức xã hội cũ là hiện 

tượng phổ biến. Đối với cộng đồng Ê-đê, sự chuyển đổi nhanh chóng từ xã hội nông 

nghiệp truyền thống sang nền kinh tế thị trường định hướng xã hội chủ nghĩa, từ lối sống 

cộng đồng khép kín sang đời sống mở và giao lưu rộng rãi, đã làm xuất hiện trạng thái 

“lệch pha” trong đời sống tinh thần. Những tác động ấy không chỉ làm thay đổi các điều 

kiện sinh tồn vật chất của cộng đồng Ê-đê, mà sâu xa hơn còn làm biến đổi cấu trúc nền 

tảng của đời sống tinh thần – nơi các giá trị truyền thống từng giữ vai trò điều chỉnh 

nhận thức, định hướng hành vi và bảo đảm sự ổn định xã hội qua nhiều thế hệ. 

Khi các giá trị cũ bị suy yếu nhưng các giá trị mới chưa kịp hình thành một cách 

bền vững và được nội tâm hóa, đời sống tinh thần của cộng đồng rơi vào trạng thái quá 

độ kéo dài. Trạng thái này làm xuất hiện những biểu hiện khủng hoảng trong nhận thức, 

hành vi xã hội và định hướng giá trị sống của một bộ phận không nhỏ người Ê-đê, đặc 

biệt là thế hệ trẻ. Xét dưới góc độ triết học xã hội, có thể nhận thấy rõ mâu thuẫn giữa 

sự biến đổi nhanh chóng của tồn tại xã hội và khả năng thích ứng còn hạn chế của ý thức 

xã hội, tạo nên trạng thái vận động không cân xứng trong nhân sinh quan, biểu hiện ở 

sự đan xen giữa kế thừa và đứt gãy, giữa thích ứng và kháng cự văn hóa, giữa nhu cầu 

hội nhập và mong muốn bảo tồn bản sắc. 

Thứ nhất, sự mai một của không gian cộng đồng truyền thống như nhà dài, cùng 

với quá trình phân rã của đại gia đình mẫu hệ thành các gia đình hạt nhân độc lập, đã 

trực tiếp làm suy giảm tính cố kết cộng đồng – một trụ cột căn bản trong cấu trúc nhân 

sinh quan Ê-đê. Trong xã hội truyền thống, nhà dài không chỉ là hình thức cư trú thuần 

túy mà còn là biểu hiện vật chất tập trung của một kiểu tổ chức đời sống dựa trên quan 

hệ huyết thống, cộng cư và cộng mệnh. Cá nhân Ê-đê trong không gian nhà dài không 

tồn tại như một chủ thể biệt lập, mà luôn được định vị trong mối quan hệ hữu cơ với 

dòng họ, buôn làng và các thế hệ trước – sau. Ở đây, không gian cư trú, quan hệ xã hội 

và ý thức cộng đồng tồn tại trong một chỉnh thể thống nhất, phản ánh sự phù hợp tương 

đối giữa tồn tại xã hội và ý thức xã hội trong điều kiện lịch sử cụ thể. 



103 

 

 

Tuy nhiên, dưới tác động của chương trình định canh định cư từ thập niên 1980, 

sự gia tăng dân số và quá trình hiện đại hóa đời sống, không gian nhà dài – với tư cách 

là biểu tượng của lối sống cộng đồng – dần bị thay thế bởi các kiểu nhà bê tông hiện đại 

mang tính cá thể hóa cao. Sự chuyển dịch này phản ánh xu hướng chuyển từ “đời sống 

cộng đồng” sang “đời sống cá nhân hóa”, từ các quan hệ xã hội dựa trên huyết thống, 

nghĩa vụ và trách nhiệm cộng đồng sang các quan hệ mang tính hợp đồng, lợi ích và lựa 

chọn cá nhân. Theo thống kê của Ban Dân tộc tỉnh Đắk Lắk, nhà sàn chỉ còn chiếm 

khoảng 10% trong cơ cấu nhà ở của các buôn, thậm chí ở các buôn thuộc khu vực thành 

phố, tỷ lệ này chỉ còn 1–2%. Cụ thể, tại buôn Alê A có 726 nhân khẩu với 172 hộ nhưng 

chỉ còn 02 hộ sống trong nhà sàn; tại buôn Cuôr Đăng, huyện Cư M’gar, trong số 416 

gia đình nhỏ chỉ có 52 gia đình còn duy trì nhà sàn; ở buôn Ea Nail, xã Ea Kwer, huyện 

Krông Pắk, chỉ còn 11 nhà dài trong tổng số 239 hộ gia đình. Những con số này không 

chỉ phản ánh sự suy giảm về mặt số lượng của nhà dài, mà sâu xa hơn cho thấy sự suy 

yếu của một thiết chế xã hội – văn hóa từng giữ vai trò trung tâm trong việc duy trì, tái 

sản xuất và truyền thừa nhân sinh quan truyền thống. 

Với tư cách là một di sản lịch sử – văn hóa, nhà dài từng giữ vai trò như một 

“thiết chế trung gian” giữa tồn tại xã hội và ý thức xã hội, nơi các chuẩn mực đạo lý, các 

giá trị cộng đồng và ý thức trách nhiệm liên thế hệ được hình thành, củng cố và tái khẳng 

định thông qua thực hành xã hội thường nhật. Việc mất đi những biểu tượng cố kết như 

nhà dài vì thế không chỉ đơn thuần là sự thay đổi về kiến trúc cư trú, mà sâu xa hơn là 

sự đứt đoạn trong quá trình nội tâm hóa các giá trị cộng đồng, đặc biệt đối với thế hệ trẻ 

– những chủ thể đang hình thành nhân sinh quan trong bối cảnh thiếu vắng các không 

gian văn hóa mang tính biểu tượng và thiêng liêng. 

Mặc dù mang lại những tiện ích nhất định cho đời sống cá nhân và phù hợp với 

yêu cầu hiện đại hóa, sự thay đổi này đồng thời làm xói mòn các mối quan hệ gắn bó 

huyết thống và làm suy yếu tinh thần “sống cùng, sống với và sống cho nhau” – vốn là 

hạt nhân đạo lý trong nhân sinh quan Ê-đê. Kết quả khảo sát cho thấy, dù có tới 61,4% 

người Ê-đê vẫn tham gia “thường xuyên” vào các hoạt động cộng đồng, nhưng chỉ 

36,9% cho rằng tinh thần sống vì cộng đồng còn “rất mạnh”, trong khi 31,5% thừa nhận 

tinh thần này đang suy giảm. Sự chênh lệch giữa mức độ tham gia mang tính hình thức 

và chiều sâu giá trị nội tại phản ánh sự suy giảm trong cảm thức cộng đồng, cho thấy 



104 

 

 

nhân sinh quan đang chuyển dịch từ định hướng cộng đồng sang định hướng cá nhân – 

một biểu hiện tiêu cực nảy sinh từ mâu thuẫn giữa hình thức sinh hoạt xã hội mới và nội 

dung giá trị truyền thống chưa được tái cấu trúc phù hợp. 

Trong xã hội Ê-đê truyền thống, các sinh hoạt cộng đồng chủ yếu diễn ra tại 

phòng chung (gah), bến nước, rừng thiêng và nghĩa địa buôn làng – những không gian 

vừa mang chức năng xã hội vừa hàm chứa ý nghĩa thiêng liêng, góp phần kết nối con 

người với tổ tiên, thần linh và cộng đồng. Tuy nhiên, cùng với sự biến đổi kinh tế – xã 

hội, các không gian này dần bị thu hẹp hoặc biến mất; có tới 91% thôn, buôn không còn 

hoặc không sử dụng bến nước làm điểm sinh hoạt cộng đồng. Sự ra đời của nhà văn hóa 

nhằm bù đắp “khoảng trống” chức năng ấy, song do không được hình thành từ nhu cầu 

tự thân của cộng đồng, thiếu sự tham gia thực chất của người dân trong thiết kế và vận 

hành, lại thiên về chức năng hành chính, nên không thể thay thế vai trò biểu tượng và 

tính thiêng của các thiết chế truyền thống. Hệ quả là các cơ chế cố kết tinh thần và tái 

sản xuất nhân sinh quan cộng đồng ngày càng suy yếu. 

Cùng với đó, sự thay đổi chế độ sở hữu tài nguyên đã làm lung lay nền tảng kinh 

tế – xã hội của thiết chế tự quản buôn làng truyền thống. Việc chuyển từ sở hữu cộng 

đồng sang sở hữu toàn dân, cùng với sự thay thế buôn làng bằng xã, phường trong vai 

trò đơn vị hành chính cơ sở, đã làm suy yếu cơ chế điều chỉnh xã hội dựa trên luật tục – 

vốn gắn chặt với nhân sinh quan cộng đồng. Trong bối cảnh ấy, vai trò của già làng và 

các thiết chế truyền thống ngày càng mờ nhạt, trong khi các thiết chế hành chính và tôn 

giáo mới dần chi phối đời sống cộng đồng, tạo ra sự phân mảnh trong hệ thống giá trị 

và chuẩn mực xã hội. 

Đặc biệt, quan hệ sở hữu đất đai trở thành một điểm đứt gãy nghiêm trọng trong 

nhân sinh quan Ê-đê. Theo quan điểm của chủ nghĩa duy vật lịch sử, quan hệ sở hữu giữ 

vai trò nền tảng trong cấu trúc của tồn tại xã hội; do đó, sự khác biệt giữa luật pháp Nhà 

nước và luật tục truyền thống, cùng với quá trình di dân tự do và lấn chiếm đất đai, đã 

phá vỡ quan niệm sở hữu cộng đồng thiêng liêng vốn tồn tại lâu đời. Các vụ tranh chấp 

đất đai kéo dài tại xã Ea Knuếc, huyện Krông Pắk hay xã Ea H’Ding, huyện Cư M’gar 

không chỉ gây tổn hại về kinh tế mà còn làm suy giảm niềm tin xã hội, thậm chí bị lợi 

dụng cho các hoạt động chống phá, điển hình là vụ việc xảy ra tại huyện Cư Kuin vào 



105 

 

 

tháng 6/2023. Điều này cho thấy sự liên hệ chặt chẽ giữa đứt gãy nhân sinh quan và 

những bất ổn xã hội nảy sinh trong bối cảnh chuyển đổi mạnh mẽ của tồn tại xã hội. 

Thứ hai, quá trình tiếp biến văn hóa trong môi trường cộng cư với người Kinh đã 

làm biến đổi sâu sắc hệ giá trị truyền thống của người Ê-đê. Những chuẩn mực đạo đức 

dựa trên tinh thần cộng đồng, sự bao dung và hài hòa với tự nhiên dần bị thay thế bởi tư 

duy thực dụng và cá nhân chủ nghĩa – những giá trị phù hợp với kinh tế thị trường nhưng 

lại mâu thuẫn với nền tảng nhân sinh quan truyền thống. Điều này khiến một bộ phận 

thanh niên Ê-đê rơi vào trạng thái khủng hoảng định hướng giá trị, thể hiện qua việc 

29,7% “chưa rõ mục tiêu sống” và 21,4% “thiếu định hướng rõ ràng”, phản ánh sự suy 

yếu của hệ quy chiếu giá trị cộng đồng. 

Sự chuyển dịch từ tín ngưỡng đa thần sang các tôn giáo độc thần đã làm biến đổi 

căn bản cấu trúc niềm tin. Từ mối quan hệ cộng mệnh với thần linh cộng đồng, nhân 

sinh quan Ê-đê chuyển sang mối quan hệ cá nhân hóa với một Đấng tối cao, làm suy 

yếu nền tảng thiêng gắn kết cộng đồng. Dù các tôn giáo mới đáp ứng nhu cầu tâm linh 

trong bối cảnh hiện đại, song sự dịch chuyển này cũng góp phần làm đứt gãy các thực 

hành văn hóa truyền thống như cồng chiêng, lễ hiến sinh và lễ bỏ mả – những hình thức 

biểu hiện tập trung của nhân sinh quan cộng đồng. 

Thứ ba, quá trình chuyển đổi cơ cấu kinh tế sang sản xuất cây công nghiệp dài 

ngày đã làm biến đổi sâu sắc mối quan hệ giữa con người và tự nhiên. Khi đất đai ngày 

càng bị nhìn nhận chủ yếu như một tài sản kinh tế, giá trị thiêng và ý nghĩa biểu tượng 

của tự nhiên trong nhân sinh quan Ê-đê dần bị suy giảm. Thống kê năm 2023 cho thấy 

toàn tỉnh có 15.896 hộ đồng bào dân tộc thiểu số thiếu đất sản xuất [169, tr.9], phản ánh 

sự rạn nứt nghiêm trọng trong mối quan hệ truyền thống giữa con người Ê-đê với môi 

trường sinh tồn – vốn là nền tảng vật chất và tinh thần của nhân sinh quan truyền thống. 

Thứ tư, kinh tế thị trường thúc đẩy sự phân hóa giàu nghèo trong nội bộ buôn 

làng, làm biến dạng nhân sinh quan vốn đề cao sự bình đẳng và sẻ chia. Hiện tượng “nhà 

lầu – nhà tranh” cùng tồn tại không chỉ phản ánh sự bất cân đối trong phát triển mà còn 

làm gia tăng ganh đua, đố kỵ, bào mòn các mối quan hệ cộng đồng truyền thống, từ đó 

làm suy yếu nền tảng đạo lý của đời sống xã hội Ê-đê. 

Từ những phân tích trên có thể thấy, nhân sinh quan của người Ê-đê hiện nay 

đang đứng trước nguy cơ đứt gãy khi các giá trị truyền thống chưa kịp tái cấu trúc để 



106 

 

 

thích ứng với những biến đổi sâu sắc của tồn tại xã hội. Việc nhận diện những biểu hiện 

tiêu cực này không nhằm phủ định tiến trình biến đổi, mà nhằm làm rõ quy luật vận 

động biện chứng của nhân sinh quan trong điều kiện lịch sử – xã hội mới, qua đó tạo cơ 

sở khoa học cho việc đề xuất các giải pháp bảo tồn, phục hồi và định hướng lại những 

giá trị cốt lõi, góp phần bảo đảm sự phát triển bền vững của cộng đồng Ê-đê trong bối 

cảnh hiện đại hóa và hội nhập. 

3.1.2.2. Thực trạng sự biến đổi tiêu cực trong quan niệm về sự trân trọng, lòng biết 

ơn 

Trong hệ thống giá trị truyền thống của người Ê-đê, sự trân trọng và lòng biết ơn 

không chỉ là những phẩm chất đạo lý mang tính cá nhân, mà còn là một phạm trù ý thức 

xã hội gắn chặt với cơ sở tồn tại xã hội, giữ vai trò đặc biệt quan trọng trong việc điều 

tiết các mối quan hệ giữa con người với cộng đồng, giữa con người với tự nhiên và giữa 

các thế hệ trong dòng chảy lịch sử của buôn làng. Dưới góc nhìn của chủ nghĩa duy vật 

lịch sử, các giá trị này không tồn tại như những chuẩn mực đạo đức trừu tượng, mà được 

hình thành, củng cố và tái sản xuất trong những điều kiện sinh tồn cụ thể, gắn liền với 

phương thức sản xuất nông nghiệp truyền thống, chế độ sở hữu cộng đồng và cấu trúc 

xã hội mẫu hệ của người Ê-đê. Chúng được vật chất hóa và duy trì thông qua hệ thống 

lễ thức truyền thống như lễ tạ ơn thần linh, lễ cúng bến nước, lễ mừng lúa mới hay lễ 

cúng thần rừng – những hình thức sinh hoạt văn hóa vừa mang nội dung tín ngưỡng, vừa 

đảm nhiệm chức năng xã hội – giáo dục sâu sắc. Thông qua đó, ý thức về công ơn thiên 

nhiên, tổ tiên và buôn làng được truyền đạt một cách tự nhiên cho thế hệ kế tục, đồng 

thời khẳng định và tái khẳng định mối quan hệ cộng mệnh giữa cá nhân và cộng đồng 

như một nguyên tắc nền tảng của nhân sinh quan Ê-đê. 

Tuy nhiên, trong bối cảnh hiện đại hóa và chuyển đổi xã hội sâu sắc hiện nay, 

cùng với sự biến đổi mạnh mẽ của phương thức sản xuất, cơ cấu xã hội và môi trường 

văn hóa, quan niệm cũng như hành vi liên quan đến lòng biết ơn của người Ê-đê đang 

bộc lộ những dấu hiệu suy giảm rõ rệt. Dưới góc độ triết học Mác – Lênin, hiện tượng 

này không phải là sự sa sút thuần túy về mặt đạo đức, mà phản ánh mâu thuẫn biện 

chứng giữa sự vận động nhanh chóng của tồn tại xã hội và khả năng thích ứng có độ trễ 

của ý thức xã hội, trong đó các giá trị truyền thống chưa kịp tái cấu trúc để phù hợp với 

những điều kiện lịch sử – xã hội mới. Khi nền tảng vật chất của đời sống cộng đồng biến 



107 

 

 

đổi sâu sắc, trong khi các cơ chế bảo tồn và truyền thừa giá trị tinh thần chưa được điều 

chỉnh tương xứng, các chuẩn mực đạo lý truyền thống, trong đó có lòng biết ơn, tất yếu 

rơi vào trạng thái dao động và phân hóa. 

Trước hết, kết quả khảo sát tại 6 địa bàn có đông đồng bào Ê-đê sinh sống cho 

thấy tỷ lệ người không còn thực hành các nghi lễ truyền thống – vốn là hình thức biểu 

đạt tập trung của lòng biết ơn – đang chiếm tỷ lệ đáng kể: 22,1% không còn thực hiện 

các nghi lễ nông nghiệp và 23,7% không còn tham gia các nghi lễ vòng đời. Những con 

số này phản ánh sự suy yếu của các hình thức ý thức xã hội mang tính tập thể, đồng thời 

cho thấy quá trình gián đoạn trong cơ chế tái sản xuất các giá trị tri ân, vốn trước đây 

được duy trì thông qua thực hành nghi lễ gắn chặt với chu kỳ sản xuất, nhịp điệu tự 

nhiên và đời sống cộng đồng buôn làng. Xét theo logic biện chứng, khi hình thức tồn tại 

vật chất của nghi lễ bị thu hẹp hoặc mất đi, nội dung tinh thần của lòng biết ơn cũng dần 

bị làm rỗng, dẫn tới tình trạng giá trị vẫn được thừa nhận về mặt danh nghĩa nhưng 

không còn được nuôi dưỡng bằng thực hành xã hội thường xuyên. 

Bên cạnh đó, khi phân tích nguyên nhân của hiện tượng này, có tới 32,7% người 

Ê-đê thừa nhận việc không còn thực hành nghi lễ xuất phát từ ảnh hưởng của tôn giáo 

mới, và 21,6% cho biết họ không còn niềm tin vào tín ngưỡng truyền thống. Điều này 

cho thấy sự dịch chuyển trong cấu trúc niềm tin – một yếu tố quan trọng của ý thức xã 

hội – kéo theo sự biến đổi trong hành vi tri ân mang tính nghi lễ. Theo phép biện chứng 

duy vật, sự thay đổi hình thức tín ngưỡng không chỉ là vấn đề tinh thần thuần túy, mà 

còn gắn liền với sự tái cấu trúc các quan hệ xã hội, làm nảy sinh mâu thuẫn giữa hệ giá 

trị truyền thống vốn mang tính cộng đồng, đa thần và gắn với tự nhiên, với hệ giá trị tôn 

giáo mới mang tính cá nhân hóa và hướng nội nhiều hơn. 

Mặt khác, lòng biết ơn hiện nay vẫn được biểu hiện qua một số hành vi xã hội 

như chăm sóc người già (59,7%) hay giúp đỡ lẫn nhau trong buôn làng (47,2%). Tuy 

nhiên, sự tồn tại rời rạc của các hành vi này cho thấy sự phân mảnh trong cấu trúc giá 

trị, thay vì sự thống nhất hữu cơ như trong xã hội truyền thống, nơi các hành vi tri ân 

luôn được đặt trong một chỉnh thể nghi lễ – cộng đồng – tín ngưỡng. Đặc biệt, chỉ 42,9% 

số người được khảo sát duy trì thờ cúng tổ tiên, cho thấy ngay cả trong không gian thiêng 

của gia đình – vốn từng là điểm tựa căn bản của ý thức tri ân và đạo lý liên thế hệ – cũng 

đang xuất hiện xu hướng suy giảm. Đây là biểu hiện cụ thể của mâu thuẫn giữa hình 



108 

 

 

thức sinh hoạt gia đình ngày càng cá thể hóa và nội dung đạo lý cộng đồng vốn được 

hình thành trong mô hình gia đình mẫu hệ truyền thống. 

Đáng lưu ý hơn, khi được hỏi về quan niệm “uống nước nhớ nguồn”, có tới 22,6% 

người được khảo sát cho rằng giá trị này đang suy giảm và 8,3% cho rằng gần như mai 

một. Khi đặt các số liệu này trong mối tương quan với sự suy yếu của các nghi lễ truyền 

thống, có thể nhận thấy nguy cơ đứt gãy biểu tượng tri ân – vốn là trụ cột tinh thần quan 

trọng trong nhân sinh quan Ê-đê. Theo quan điểm của triết học xã hội, sự suy giảm của 

các biểu tượng chung sẽ dẫn tới khủng hoảng trong định hướng giá trị, làm suy yếu cơ 

chế cố kết cộng đồng và giảm khả năng tự điều chỉnh của đời sống xã hội. 

Ngoài ra, dù các hình thức tri ân hiện đại như “Ngày hội đại đoàn kết toàn dân 

tộc” hay phong trào “Đền ơn đáp nghĩa” vẫn được người Ê-đê hưởng ứng, song hiệu 

quả lan tỏa chiều sâu trong buôn làng còn hạn chế nếu thiếu sự gắn kết với các thiết chế 

văn hóa truyền thống như nhà dài, bến nước hay rừng thiêng. Việc chỉ có 44,8% người 

Ê-đê đánh giá các không gian này là “rất cần thiết” cho việc giữ gìn lòng biết ơn cho 

thấy sự thay đổi trong nhận thức về vai trò của các thiết chế truyền thống – một biểu 

hiện sinh động của mâu thuẫn giữa hình thức tổ chức đời sống mới và nội dung giá trị 

cũ chưa được tái cấu trúc một cách phù hợp. 

Từ những dẫn liệu trên có thể thấy, sự trân trọng và lòng biết ơn – vốn là hằng số 

trong nhân sinh quan của người Ê-đê – đang đứng trước nguy cơ phân hóa và suy yếu 

dưới tác động của các biến chuyển xã hội hiện đại. Việc chuyển từ các hình thức tri ân 

mang tính cộng đồng, nghi lễ sang các hành vi cá nhân hóa, phi nghi lễ, tuy phản ánh 

khả năng thích nghi nhất định của cá nhân trong điều kiện mới, nhưng đồng thời cũng 

làm suy giảm chiều sâu tinh thần của lòng biết ơn như một giá trị gắn kết các thế hệ và 

duy trì tính cộng mệnh của cộng đồng Ê-đê. 

Do đó, trong bối cảnh hiện đại hóa và hội nhập, việc nhận diện đầy đủ những 

biến đổi tiêu cực trong quan niệm và thực hành lòng biết ơn không chỉ mang ý nghĩa mô 

tả thực trạng, mà còn có ý nghĩa phương pháp luận trong việc làm rõ quy luật vận động 

biện chứng của nhân sinh quan Ê-đê trong điều kiện lịch sử – xã hội mới. Đây là cơ sở 

khoa học quan trọng để đề xuất các giải pháp bảo tồn, phục hồi và phát huy những giá 

trị nền tảng, bảo đảm sự phát triển văn hóa bền vững và giữ gìn bản sắc tộc người trong 

tiến trình phát triển hiện nay. 



109 

 

 

3.1.2.3. Thực trạng sự biến đối tiêu cực trong ước mơ, khát vọng về cuộc sống ấm 

no, hạnh phúc 

Khát vọng về một cuộc sống ấm no, hạnh phúc vốn là nội dung trung tâm, xuyên 

suốt và mang tính hằng số giá trị trong hệ thống nhân sinh quan truyền thống của người 

Ê-đê. Trong tiến trình lịch sử tồn tại lâu dài, cộng đồng cư dân bản địa này đã không 

ngừng kiến tạo, tích lũy và tái sản xuất khát vọng sống thông qua mối quan hệ thống 

nhất biện chứng giữa con người – cộng đồng – tự nhiên. Ở đó, hạnh phúc không được 

quan niệm như sự thỏa mãn nhu cầu cá nhân đơn lẻ, mà được hiểu là trạng thái hài hòa, 

ổn định và bền vững của toàn thể buôn làng, nơi đời sống vật chất đủ đầy gắn liền với 

trật tự xã hội, đạo lý cộng đồng và sự cân bằng với môi trường tự nhiên. Chính cách hiểu 

này đã tạo nên sự khác biệt căn bản giữa nhân sinh quan Ê-đê truyền thống với các quan 

niệm hạnh phúc mang tính cá nhân chủ nghĩa trong xã hội hiện đại. 

Khát vọng ấy được biểu đạt một cách tập trung và sinh động thông qua hệ thống 

lễ hội, nghi lễ và thực hành tâm linh như lễ cúng bến nước, lễ mừng lúa mới, lễ cúng 

thần rừng, lễ cầu mùa… Những nghi lễ này không chỉ mang chức năng tín ngưỡng nhằm 

cầu mong mưa thuận gió hòa, mùa màng tươi tốt, đời sống đủ đầy, mà sâu xa hơn còn 

là hình thức tồn tại đặc thù của ý thức xã hội, nơi cộng đồng cùng nhau tái khẳng định 

các giá trị nền tảng về sự no đủ, yên lành và hòa hợp. Trong không gian nghi lễ, cá nhân 

không tách rời cộng đồng, lợi ích riêng không đối lập lợi ích chung; khát vọng sống 

được “xã hội hóa”, trở thành lý tưởng nhân sinh mang tính cộng mệnh, gắn số phận mỗi 

con người với vận mệnh của buôn làng và tự nhiên. 

Dưới góc nhìn của chủ nghĩa duy vật lịch sử, có thể thấy rằng khát vọng hạnh 

phúc của người Ê-đê truyền thống không phải là sản phẩm của ý niệm trừu tượng, mà 

được hình thành trên cơ sở những điều kiện sinh tồn vật chất – xã hội cụ thể. Đó là 

phương thức sản xuất nông nghiệp tự cung tự cấp phụ thuộc chặt chẽ vào tự nhiên; chế 

độ sở hữu cộng đồng đối với đất đai, rừng và nguồn nước; cùng với cấu trúc xã hội buôn 

làng mang tính cố kết cao, trong đó các mối quan hệ huyết thống, cộng cư và cộng mệnh 

giữ vai trò chủ đạo. Trong chỉnh thể ấy, hạnh phúc không tách rời đạo lý, không đối lập 

với trách nhiệm xã hội, mà tồn tại như kết quả của sự cân bằng biện chứng giữa lao động 

sản xuất – nghi lễ tín ngưỡng – niềm tin thiêng liêng – quan hệ xã hội cộng đồng. Đây 



110 

 

 

chính là nền tảng vật chất – xã hội tạo nên tính ổn định tương đối của nhân sinh quan Ê-

đê trong một thời gian dài. 

Tuy nhiên, trong bối cảnh chuyển mình mạnh mẽ của nền kinh tế thị trường, quá 

trình đô thị hóa, hiện đại hóa và hội nhập sâu rộng hiện nay, tồn tại xã hội của người Ê-

đê đã có những biến đổi căn bản. Phương thức sản xuất chuyển dần sang nông nghiệp 

hàng hóa; quan hệ sở hữu cộng đồng bị thu hẹp; không gian cư trú, sinh hoạt và cấu trúc 

gia đình – buôn làng thay đổi sâu sắc. Những biến đổi này tất yếu kéo theo sự vận động 

phức tạp của ý thức xã hội. Song, theo quy luật mà C. Mác và V.I. Lênin đã chỉ ra, ý 

thức xã hội thường có độ trễ lịch sử so với sự biến đổi của tồn tại xã hội. Chính sự “lệch 

pha” đó đã làm cho khát vọng về cuộc sống hạnh phúc của người Ê-đê hiện nay rơi vào 

trạng thái vừa kế thừa, vừa đứt gãy, vừa thích ứng, vừa khủng hoảng, trong đó xuất hiện 

không ít xu hướng tiêu cực cần được nhận diện một cách biện chứng và toàn diện. 

Trước hết, sự biến đổi tiêu cực thể hiện rõ ở sự lệch chuẩn trong quan niệm về 

“hạnh phúc”. Từ chỗ gắn chặt với cộng đồng, buôn làng và sự hài hòa với tự nhiên, quan 

niệm hạnh phúc của một bộ phận người Ê-đê đang chuyển dần sang việc đề cao lợi ích 

cá nhân và giá trị vật chất. Kết quả khảo sát cho thấy, dù 35,1% người Ê-đê vẫn xác định 

“quan hệ gia đình, cộng đồng tốt” là yếu tố quan trọng nhất của hạnh phúc lâu dài, nhưng 

có tới 18,3% đã xem “tiền bạc, tài sản” là trung tâm của hạnh phúc. Dưới góc độ triết 

học Mác – Lênin, đây là biểu hiện sinh động của sự xâm nhập logic giá trị của kinh tế 

thị trường vào đời sống tinh thần, làm nảy sinh mâu thuẫn giữa hệ giá trị truyền thống 

mang tính cộng đồng và lối sống thực dụng, cá nhân hóa. Nếu không được định hướng 

và điều tiết bằng các chuẩn mực văn hóa – đạo lý phù hợp, sự chuyển dịch này dễ dẫn 

đến lối sống vị lợi, cạnh tranh thiếu lành mạnh, làm xói mòn tinh thần cố kết buôn làng 

– vốn là trụ cột của nhân sinh quan Ê-đê. 

Thứ hai, bên cạnh những mô hình khởi nghiệp văn hóa – kinh tế mang tính tích 

cực tại một số buôn như Ako Dhông, Krông Ana hay Krông Pắk, thì ở chiều ngược lại, 

một bộ phận không nhỏ thanh niên Ê-đê đang rơi vào khủng hoảng về lý tưởng và mục 

tiêu sống. Các con số 28,4% cho rằng thanh niên “sống thực dụng, ngắn hạn”, 29,7% 

“chưa rõ mục tiêu” và 21,4% “thiếu định hướng” phản ánh mâu thuẫn sâu sắc giữa khát 

vọng vươn lên trong điều kiện mới với sự thiếu hụt hệ giá trị dẫn dắt. Trong bối cảnh ấy, 

nhiều thanh niên dễ rơi vào trạng thái sống gấp, chạy theo hưởng thụ trước mắt, thay vì 



111 

 

 

hình thành lý tưởng sống bền vững gắn với trách nhiệm cộng đồng và tương lai lâu dài 

của buôn làng. 

Thứ ba, các rào cản về tri thức, kỹ năng và nguồn lực kinh tế đang kìm hãm đáng 

kể khả năng hiện thực hóa khát vọng sống ấm no, hạnh phúc của người Ê-đê. Việc 39,2% 

thiếu kiến thức – kỹ năng, 35,7% thiếu vốn và đất sản xuất cho thấy mâu thuẫn giữa nhu 

cầu phát triển và điều kiện hiện thực, phản ánh hạn chế trong việc khơi thông năng lực 

nội sinh của cộng đồng Ê-đê. Theo quan điểm duy vật lịch sử, khi điều kiện vật chất 

chưa tạo được nền tảng vững chắc, khát vọng tinh thần rất dễ bị biến dạng hoặc chuyển 

hóa theo hướng tiêu cực. 

Thứ tư, giáo dục – dù được cộng đồng nhìn nhận là con đường căn bản để thoát 

nghèo và vươn lên – vẫn chưa thực sự trở thành động lực tái thiết nhân sinh quan một 

cách toàn diện. Nỗi lo về “học vấn thấp” (51,3%) và “thiếu việc làm” (38,7%) cho thấy 

nghịch lý giữa kỳ vọng xã hội vào giáo dục và hiệu quả thực tế của hệ thống giáo dục 

vùng đồng bào dân tộc thiểu số. Sự gián đoạn trong quá trình tích lũy tri thức này trực 

tiếp làm suy yếu nền tảng tinh thần của khát vọng phát triển bền vững. 

Thứ năm, sự bào mòn của niềm tin truyền thống và trạng thái dao động trong xác 

lập chủ thể hành động cũng tác động tiêu cực đến khát vọng sống. Việc niềm tin bị phân 

tán giữa Yang, tổ tiên và bản thân phản ánh quá trình chuyển hóa chưa hoàn tất từ ý thức 

phụ thuộc sang ý thức tự chủ, khiến nhiều người Ê-đê rơi vào trạng thái vừa trông chờ, 

vừa bất định trong việc kiến tạo tương lai. 

Thứ sáu, sự xuống cấp đạo đức xã hội, cùng với tác động của đô thị hóa và di cư 

lao động, làm phai nhạt các giá trị nhân văn truyền thống như lòng nhân ái, thủy chung 

và trách nhiệm với cộng đồng. Khi mối liên hệ giữa cá nhân và buôn làng bị suy yếu, 

khát vọng sống dễ bị cá nhân hóa, tách rời khỏi nền tảng đạo lý cộng đồng vốn là điểm 

tựa tinh thần lâu dài. 

Thứ bảy, sự phân hóa giàu – nghèo trong nội bộ cộng đồng làm nảy sinh tâm lý 

so bì, hơn thua, tác động tiêu cực đến quan niệm về hạnh phúc. Một bộ phận rơi vào tâm 

lý bi quan, buông xuôi; trong khi bộ phận khác lại chạy theo tiện nghi vật chất, xa rời 

lối sống “biết đủ, biết dừng” của truyền thống, làm sâu sắc thêm sự phân hóa trong nhân 

sinh quan. 



112 

 

 

Nhìn tổng thể, sự biến đổi tiêu cực trong khát vọng sống ấm no, hạnh phúc của 

người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk là kết quả tất yếu của mối quan hệ biện chứng giữa điều kiện 

khách quan và nhân tố chủ quan, giữa sự vận động nhanh chóng của tồn tại xã hội và sự 

điều chỉnh chưa đồng bộ của ý thức xã hội. Việc nhận diện đầy đủ các biểu hiện và 

nguyên nhân này không nhằm phủ định khát vọng phát triển của người Ê-đê, mà nhằm 

làm rõ các mâu thuẫn nội tại để từ đó định hướng tái cấu trúc nhân sinh quan theo hướng 

vừa phù hợp với điều kiện hiện đại, vừa bảo tồn và phát huy những giá trị truyền thống 

cốt lõi – nền tảng tinh thần cho sự phát triển bền vững của cộng đồng Ê-đê trong giai 

đoạn hiện nay. 

3.2. Vấn đề đặt ra từ thực trạng biến đổi nhân sinh quan của người Ê-đê ở tỉnh 

Đắk Lắk hiện nay 

3.2.1. Mâu thuẫn giữa đảm bảo ổn định chính trị - xã hội và phát triển kinh tế với 

nguy cơ phá vỡ ổn định, phân hóa, xung đột trong cộng đồng người Ê-đê ở tỉnh 

Đắk Lắk   

Sự biến đổi nhân sinh quan của người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk hiện nay không chỉ là 

kết quả tất yếu của quá trình hiện đại hóa, đô thị hóa và hội nhập quốc tế, mà còn đặt ra 

những vấn đề cấp thiết liên quan đến chiến lược phát triển bền vững, ổn định chính trị 

và giữ gìn bản sắc văn hóa tộc người. Những biến đổi này diễn ra trên nhiều phương 

diện – từ nhận thức, lối sống đến hệ giá trị - tạo nên những xu hướng chuyển động phức 

tạp và đôi khi mâu thuẫn trong nội tại cộng đồng người Ê-đê. 

Trong bối cảnh xã hội chuyển mình mạnh mẽ, một mặt, nhân sinh quan của người 

Ê-đê có xu hướng tiệm cận các giá trị hiện đại như đề cao tính cá nhân, mưu cầu đời 

sống vật chất đầy đủ, khát vọng vươn lên thông qua giáo dục, khởi nghiệp, làm giàu 

chính đáng… Mặt khác, chính quá trình chuyển hóa này lại tạo ra một sự xung đột âm ỉ 

nhưng dai dẳng giữa các hệ giá trị mới và cũ. Những giá trị truyền thống từng là nền 

tảng gắn kết cộng đồng - như tinh thần cộng cảm, sự cố kết dòng tộc, niềm tin thiêng 

liêng vào thần linh và tự nhiên, lối sống chia sẻ, trọng tình hơn lý – dần bị đặt ra ngoài 

lề trong hệ thống ưu tiên của một bộ phận cư dân. Điều này dẫn tới sự thay đổi trong 

hành vi xã hội, đặc biệt là trong cách các thế hệ trẻ người Ê-đê tiếp cận cuộc sống, xác 

lập lý tưởng sống và định hình khát vọng tương lai. 



113 

 

 

Chính sự biến đổi nhân sinh quan đó, xét trên phương diện tổng thể, đã và đang 

làm nảy sinh một mâu thuẫn sâu sắc: giữa yêu cầu duy trì ổn định chính trị - xã hội và 

mục tiêu phát triển bền vững, với nguy cơ tiềm ẩn của sự rạn nứt, phân hóa và thậm chí 

là bất ổn trong nội tại cộng đồng Ê-đê. Sự ổn định về chính trị - xã hội vốn được xây 

dựng từ nền tảng đoàn kết cộng đồng, lòng tin vào thể chế và sự đồng thuận văn hóa, 

hiện nay đang bị thách thức bởi các biểu hiện lệch chuẩn, phân hóa hệ giá trị và sự gia 

tăng khoảng cách giữa các nhóm dân cư trong cùng một cộng đồng. Một bộ phận người 

Ê-đê - đặc biệt là thanh niên - có xu hướng xa rời các thiết chế truyền thống như già 

làng, luật tục, cộng đồng dòng tộc để tiếp cận với những giá trị ngoại sinh, trong đó có 

tôn giáo độc thần, chủ nghĩa cá nhân và mô hình sống đô thị hóa hóa. Trong khi đó, các 

thiết chế trung gian như gia đình, nhà trường và buôn làng chưa kịp thích nghi để thực 

hiện vai trò truyền dẫn, điều tiết và định hướng giá trị một cách hiệu quả. 

Hệ quả tất yếu là sự xuất hiện của những hiện tượng phân hóa nội bộ, như mâu 

thuẫn thế hệ, mâu thuẫn giữa tín ngưỡng truyền thống và tôn giáo mới, giữa lối sống 

cộng đồng và khuynh hướng sống cá nhân, giữa người giữ gìn bản sắc văn hóa và người 

sẵn sàng từ bỏ để hội nhập. Mối quan hệ giữa cá nhân - cộng đồng - xã hội rộng lớn trở 

nên lỏng lẻo, niềm tin vào hệ thống chuẩn mực đạo lý, pháp lý có dấu hiệu suy giảm, 

làm nảy sinh các nguy cơ bất ổn. Một số vụ việc đáng tiếc đã xảy ra, trong đó đáng chú 

ý là sự kiện tháng 6/2023 tại huyện Cư Kuin - khi một số đối tượng là người dân tộc 

thiểu số bị kích động, lợi dụng tôn giáo và tâm lý bất mãn để tiến hành hành vi bạo lực 

chống đối chính quyền - đã trở thành lời cảnh báo rõ rệt về nguy cơ phá vỡ ổn định chính 

trị - xã hội từ bên trong cộng đồng. 

Vấn đề không dừng lại ở hành vi bộc phát hay phản ứng tức thời, mà phản ánh 

những lỗ hổng trong hệ thống bảo vệ và nuôi dưỡng nhân sinh quan tích cực cho người 

Ê-đê. Khi các giá trị nhân văn như sự bao dung, tinh thần đoàn kết, khát vọng vươn lên 

vì buôn làng không còn là mẫu số chung, khi thanh niên cảm thấy bị bỏ rơi trong các 

chiến lược phát triển và không tìm thấy động lực hành động trong các thiết chế xã hội 

hiện hành, thì sự suy yếu về tinh thần cộng đồng là điều khó tránh khỏi. Những yếu tố 

này tích tụ theo thời gian, âm thầm làm xói mòn nền tảng ổn định chính trị - xã hội từ 

cấp cơ sở - nơi vốn được xem là pháo đài kiên cố nhất trong công cuộc xây dựng khối 

đại đoàn kết dân tộc. 



114 

 

 

Chính vì vậy, vấn đề bảo đảm ổn định chính trị - xã hội không thể chỉ được hiểu là 

sự vắng mặt của xung đột bề mặt, mà phải được xây dựng từ chiều sâu văn hóa, từ sự 

hài hòa giữa các hệ giá trị truyền thống và hiện đại. Chính quyền và các cơ quan quản 

lý cần nhận diện rõ những biến đổi trong nhân sinh quan để có chiến lược điều chỉnh 

chính sách văn hóa - xã hội phù hợp, đặt con người - với tư cách là chủ thể văn hóa vào 

trung tâm của mọi hoạt động phát triển. 

Hơn nữa, bài toán phát triển bền vững trong cộng đồng người Ê-đê cần được tiếp 

cận từ nhiều chiều: vừa bảo đảm sinh kế và phát triển kinh tế, vừa củng cố bản sắc văn 

hóa và tái thiết lại hệ thống giá trị nhân văn. Các mô hình phát triển kinh tế cộng đồng 

cần được gắn với gìn giữ văn hóa, giáo dục đạo lý và xây dựng thiết chế truyền thống - 

hiện đại song hành. Bên cạnh đó, cần có sự đầu tư cho các chương trình giáo dục liên 

thế hệ, nơi người trẻ được tiếp cận với tinh thần truyền thống một cách chủ động, không 

áp đặt, để từ đó hình thành nhân sinh quan dung hòa, bền vững. 

Cuối cùng, cần nhấn mạnh rằng việc giải quyết mâu thuẫn giữa ổn định và phát 

triển trong cộng đồng Ê-đê không chỉ là trách nhiệm của chính quyền hay cộng đồng địa 

phương, mà còn đòi hỏi sự tham gia phối hợp của toàn hệ thống chính trị, xã hội dân sự 

và các tổ chức quốc tế đang hoạt động trên địa bàn. Cần có các nghiên cứu chuyên sâu 

hơn về hệ giá trị, hành vi xã hội và tâm lý cộng đồng của người Ê-đê, để từ đó hoạch 

định chính sách phù hợp, bảo đảm nguyên tắc phát triển dựa trên bản sắc và giữ gìn sự 

hài hòa giữa truyền thống và hiện đại. 

Tóm lại, sự biến đổi nhân sinh quan của người Ê-đê hiện nay không thể nhìn nhận 

đơn tuyến như một quá trình tiến hóa hay suy đồi, mà cần được tiếp cận dưới dạng một 

chuỗi xung đột nội sinh giữa các giá trị cũ và mới, giữa truyền thống và hiện đại, giữa 

cá nhân và cộng đồng. Những xung đột đó, nếu không được nhận diện và điều tiết đúng 

cách, có thể dẫn đến nguy cơ phá vỡ ổn định chính trị - xã hội, làm chậm lại tiến trình 

phát triển bền vững ở khu vực Tây Nguyên nói chung và tỉnh Đắk Lắk nói riêng. Do đó, 

việc nghiên cứu sâu sắc vấn đề này không chỉ mang ý nghĩa học thuật mà còn có giá trị 

thực tiễn lớn trong việc xây dựng chính sách phát triển đồng bộ, toàn diện và nhân văn 

cho cộng đồng dân tộc Ê-đê trong thời kỳ mới. 



115 

 

 

3.2.2. Mâu thuẫn giữa nhận thức và hành vi của các chủ thể đối với nội dung, 

phương thức bảo tồn, phát huy các giá trị nhân sinh quan tích cực của người Ê-đê 

ở tỉnh Đắk Lắk hiện nay 

Một trong những vấn đề đặt ra hiện nay trong quá trình bảo tồn và phát huy các 

giá trị nhân sinh quan tích cực của người Ê-đê là sự thiếu nhất quán giữa nhận thức và 

hành vi của các chủ thể có liên quan. Mâu thuẫn này biểu hiện dưới nhiều hình thức và 

cấp độ khác nhau, từ các cơ quan quản lý nhà nước đến cộng đồng cư dân và các tổ chức 

xã hội, dẫn đến nhiều hệ quả tiêu cực, làm suy giảm hiệu quả của các chính sách và 

chương trình văn hóa - xã hội hiện hành. 

Thứ nhất, giữa các cấp quản lý nhà nước và cộng đồng người Ê-đê còn tồn tại sự 

không thống nhất trong nhận thức về nội dung và ý nghĩa của các giá trị nhân sinh quan 

truyền thống. Trong khi chính quyền địa phương và một số tổ chức văn hóa - xã hội 

thường nhấn mạnh vai trò bảo tồn nguyên trạng các thiết chế văn hóa truyền thống như 

lễ hội, luật tục, nhà dài, cồng chiêng…, thì không ít người dân, đặc biệt là thanh niên Ê-

đê, lại xem đây là những di sản mang tính nghi thức, xa rời đời sống thực tế, khó ứng 

dụng trong điều kiện hiện đại. Điều này phản ánh sự đứt gãy trong quan niệm giữa “di 

sản tinh thần” và “giá trị sử dụng xã hội” của nhân sinh quan. Việc duy trì các lễ cúng 

thần rừng, lễ mừng lúa mới hay lễ bỏ mả… đối với một số người trẻ trở thành gánh 

nặng, dẫn tới tâm lý né tránh hoặc thực hiện mang tính hình thức, trong khi người già 

và người có uy tín trong buôn làng lại coi đó là trách nhiệm đạo lý không thể từ bỏ. 

Thứ hai, các thiết chế văn hóa truyền thống của người Ê-đê chưa được tổ chức lại 

một cách phù hợp với điều kiện sống mới. Mặc dù nhiều chủ trương của tỉnh Đắk Lắk 

đã khẳng định tầm quan trọng của bảo tồn di sản văn hóa phi vật thể gắn với phát triển 

du lịch cộng đồng, nhưng việc triển khai trên thực tế vẫn còn mang tính phong trào, 

thiếu chiều sâu và thiếu sự phối hợp liên ngành. Ví dụ, một số lễ hội truyền thống được 

phục dựng nhằm phục vụ du lịch hoặc sự kiện chính trị - xã hội, nhưng lại tách rời khỏi 

không gian văn hóa nguyên gốc, làm biến đổi hoặc phi thực hành các giá trị nhân sinh 

quan gắn với cộng đồng. Điều này dẫn đến mâu thuẫn giữa mong muốn gìn giữ bản sắc 

văn hóa và hành vi thực thi mang tính thương mại hóa, biểu diễn. 

Thứ ba, trong nội bộ cộng đồng Ê-đê cũng tồn tại sự khác biệt lớn giữa nhận thức 

của các thế hệ. Người cao tuổi thường có nhận thức sâu sắc về triết lý sống “sống cùng, 



116 

 

 

sống với và sống cho nhau”, trân trọng lễ nghi, nghi thức thể hiện lòng biết ơn, sự bao 

dung và hòa hợp với tự nhiên. Trong khi đó, không ít thanh niên chịu ảnh hưởng của lối 

sống đô thị, toàn cầu hóa và công nghệ, có xu hướng cá nhân hóa khát vọng sống, ít 

tham gia các nghi lễ cộng đồng, và xem các giá trị truyền thống là “quá khứ văn hóa” 

thay vì nền tảng nhân sinh cần được kế thừa. Tình trạng này cho thấy sự lệch pha giữa 

truyền thống và hiện đại trong cùng một cộng đồng, dẫn đến hiện tượng “lệch chuẩn văn 

hóa” và mất dần sự lan tỏa của các giá trị nhân sinh tích cực trong đời sống hằng ngày. 

Thứ tư, trong khi nhiều cán bộ văn hóa, giáo viên, nhà nghiên cứu nỗ lực đưa các 

giá trị văn hóa Ê-đê vào giáo dục học đường, truyền thông đại chúng… thì sự hưởng 

ứng từ cộng đồng lại không đồng đều. Một số chương trình bảo tồn cồng chiêng, dạy 

tiếng Ê-đê, tổ chức ngày hội văn hóa dân tộc thiểu số… tuy được triển khai, nhưng thiếu 

sự kết nối liên tục với đời sống thực tiễn của người dân. Người dân không thấy được lợi 

ích thiết thực từ các hoạt động đó nên việc tham gia chủ yếu mang tính hưởng ứng, thiếu 

tự nguyện và chưa tạo được động lực nội sinh để thúc đẩy quá trình bảo tồn một cách 

bền vững. 

Thứ năm, về mặt phương thức, nhiều mô hình bảo tồn hiện nay vẫn còn đơn lẻ, 

thiếu tính hệ thống và đồng bộ. Một số địa phương đã xây dựng quy ước buôn làng, kết 

hợp luật tục với pháp luật để điều chỉnh hành vi ứng xử xã hội, nhưng việc triển khai 

chưa thật sự đi vào chiều sâu, chưa gắn kết chặt chẽ giữa bảo tồn nhân sinh quan truyền 

thống với các mục tiêu phát triển kinh tế - xã hội, giáo dục đạo đức, nâng cao chất lượng 

cuộc sống. Hơn nữa, ở một số nơi, luật tục truyền thống đang bị thay thế quá nhanh bởi 

pháp luật hiện đại mà không có sự trung chuyển nhận thức, gây ra tình trạng “quá độ 

văn hóa” - tức là sự đứt đoạn trong hình thành hệ giá trị sống phù hợp với bối cảnh mới. 

Thứ sáu, một số chủ thể quản lý còn lúng túng trong việc xác định đâu là giá trị 

cần bảo tồn, đâu là yếu tố có thể thích nghi và sáng tạo. Thiếu một chiến lược tổng thể 

và cơ chế hướng dẫn cụ thể dẫn đến tình trạng hoặc là sao chép nguyên trạng các yếu tố 

truyền thống không còn phù hợp, hoặc là biến tấu quá mức làm mất bản sắc. Việc đưa 

cồng chiêng, trang phục, lễ hội Ê-đê vào du lịch - nếu không có định hướng nhân sinh 

quan - dễ dẫn đến nguy cơ phi văn hóa hóa các thực hành văn hóa, biến những giá trị 

sống sâu sắc trở thành phương tiện thương mại đơn thuần. 



117 

 

 

Thứ bảy, các phương tiện truyền thông và giáo dục văn hóa hiện nay chưa phát huy 

đầy đủ vai trò trong việc kiến tạo sự thống nhất nhận thức và truyền cảm hứng về nhân 

sinh quan tích cực. Số lượng các chương trình dành riêng cho người Ê-đê trên các đài 

phát thanh, truyền hình, mạng xã hội… còn hạn chế, chưa tạo được không gian học tập, 

trao đổi và lan tỏa các giá trị truyền thống một cách hấp dẫn và hiệu quả. Trong khi đó, 

các yếu tố văn hóa ngoại lai với nội dung giải trí thiếu chọn lọc lại chiếm lĩnh đời sống 

tinh thần của giới trẻ Ê-đê, khiến cho những giá trị nhân sinh như lòng biết ơn, tình nghĩa 

đồng bào, ý thức cộng đồng... bị mờ nhạt, thậm chí bị thay thế bằng những biểu tượng 

và lối sống không phù hợp. 

Tóm lại, mâu thuẫn giữa nhận thức và hành vi trong quá trình bảo tồn, phát huy 

các giá trị nhân sinh quan tích cực của người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk là một vấn đề nghiêm 

trọng và cần được nhận diện rõ ràng. Nếu không được giải quyết một cách đồng bộ, 

khoa học và có sự phối hợp đa chiều giữa các chủ thể - từ nhà nước, nhà trường, cộng 

đồng đến từng cá nhân thì không những bản sắc văn hóa Ê-đê bị mai một, mà còn dẫn 

đến sự suy yếu của nền tảng nhân sinh quan vốn là cốt lõi gắn kết cộng đồng, điều hướng 

hành vi, thúc đẩy phát triển bền vững. Trong bối cảnh hiện nay, yêu cầu cấp thiết đặt ra 

là phải xây dựng một chiến lược tổng thể, có hệ thống, vừa đảm bảo sự kế thừa truyền 

thống, vừa thích nghi với thời đại; đồng thời phải chú trọng truyền thông văn hóa, giáo 

dục liên thế hệ và phát huy vai trò chủ thể của chính cộng đồng Ê-đê trong hành trình 

gìn giữ và phát triển bản sắc nhân sinh. 

3.2.3. Mâu thuẫn giữa sự phong phú của các giá trị tích cực trong nhân sinh quan 

người Ê-đê và mức độ nghiên cứu khoa học còn chưa tương xứng 

Thực trạng nghiên cứu nhân sinh quan của người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk hiện nay 

bộc lộ rõ mâu thuẫn giữa sự phong phú, giàu giá trị của nhân sinh quan tích cực trong 

đời sống cộng đồng và mức độ nghiên cứu khoa học còn chưa tương xứng. Một mặt, 

nhân sinh quan Ê-đê hàm chứa nhiều giá trị nhân văn có ý nghĩa quan trọng đối với việc 

bảo tồn bản sắc văn hóa, củng cố nền tảng đạo đức – tinh thần và định hướng phát triển 

bền vững cho cộng đồng. Mặt khác, các công trình nghiên cứu hiện có chủ yếu mới dừng 

lại ở việc mô tả phong tục, nghi lễ, tín ngưỡng và các yếu tố văn hóa bề nổi, trong khi 

thiếu những phân tích mang tính hệ thống về chiều sâu triết học, đạo đức học và xã hội 

học tri thức của các giá trị ấy. 



118 

 

 

Mâu thuẫn này càng trở nên rõ nét trong bối cảnh đô thị hóa, toàn cầu hóa và giao 

thoa tộc người diễn ra ngày càng mạnh mẽ. Thực tiễn đòi hỏi phải tiếp cận nhân sinh 

quan Ê-đê không chỉ như tập hợp các thực hành văn hóa truyền thống, mà như một cấu 

trúc tư tưởng – giá trị có khả năng định hướng hành vi xã hội, giáo dục con người và 

hoạch định chính sách văn hóa – xã hội hiện nay. Tuy nhiên, những triết lý nhân sinh 

giàu ý nghĩa như tinh thần “sống cùng, sống với, sống cho nhau”, ý thức cộng mệnh, 

tinh thần bao dung hay khát vọng sống hài hòa tuy thường xuyên được nhắc tới, song 

vẫn chưa được luận giải một cách đầy đủ như những phạm trù nhân sinh học có tính 

khái quát và khả năng ứng dụng thực tiễn. 

Một biểu hiện khác của mâu thuẫn này là khuynh hướng nghiên cứu còn mang 

tính đơn ngành, thiếu sự kết nối liên ngành giữa dân tộc học, triết học, xã hội học và 

giáo dục học. Điều đó dẫn đến việc chưa nhận diện đầy đủ vai trò của nhân sinh quan 

Ê-đê trong việc định hình lối sống, điều chỉnh hành vi và xây dựng bản lĩnh văn hóa 

cộng đồng. Không ít nghiên cứu vẫn thiên về mô tả các nghi lễ như lễ bỏ mả, lễ mừng 

lúa mới, lễ cúng bến nước…, nhưng chưa đi sâu làm rõ triết lý nền tảng chi phối các 

nghi lễ ấy, khiến hoạt động bảo tồn văn hóa dễ nghiêng về hình thức, thiếu chiều sâu tư 

tưởng. 

Bên cạnh đó, mâu thuẫn còn thể hiện ở sự thiếu gắn kết chiến lược giữa nghiên 

cứu nhân sinh quan Ê-đê với các thiết chế giáo dục và truyền thông. Mặc dù tỉnh Đắk 

Lắk đã triển khai nhiều chương trình bảo tồn văn hóa dân tộc thiểu số, song chưa có 

định hướng riêng về nghiên cứu, xây dựng và truyền thông hệ giá trị nhân sinh quan như 

một nguồn lực nội sinh cho phát triển. Hệ quả là thiếu đội ngũ nghiên cứu liên ngành, 

thiếu tư liệu chuyên sâu, và thiếu các sản phẩm giáo dục – truyền thông có khả năng lan 

tỏa những giá trị sống tích cực tới thế hệ trẻ người Ê-đê. 

Từ những phân tích trên có thể khẳng định, việc giải quyết mâu thuẫn giữa sự 

phong phú của các giá trị nhân sinh quan tích cực và mức độ nghiên cứu khoa học còn 

hạn chế là yêu cầu cấp thiết hiện nay. Điều đó đòi hỏi phải chuyển từ cách tiếp cận mô 

tả phong tục sang xây dựng hệ luận điểm khoa học về nhân sinh quan Ê-đê trên nền tảng 

triết học và xã hội học, đồng thời gắn kết chặt chẽ nghiên cứu với giáo dục, chính sách 

và truyền thông cộng đồng. Chỉ trên cơ sở đó, nhân sinh quan Ê-đê mới được khẳng 

định đúng vị trí như một di sản tư tưởng – văn hóa có giá trị lâu dài, vừa góp phần bảo 



119 

 

 

tồn bản sắc, vừa phục vụ thiết thực cho mục tiêu phát triển bền vững ở Tây Nguyên hiện 

nay. 

3.2.4. Mâu thuẫn giữa công tác bảo tồn, phát huy các giá trị tích cực trong nhân 

sinh quan của người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk với yêu cầu đổi mới, phát triển 

Trong tiến trình phát triển kinh tế - xã hội hiện nay, đặc biệt dưới tác động mạnh 

mẽ của công cuộc hiện đại hóa, đô thị hóa và hội nhập quốc tế, một mâu thuẫn lớn đang 

đặt ra đối với cộng đồng người Ê-đê tại tỉnh Đắk Lắk: đó là mâu thuẫn giữa yêu cầu bảo 

tồn và phát huy các giá trị nhân sinh quan tích cực truyền thống với áp lực đổi mới và 

phát triển. Mâu thuẫn này không chỉ phản ánh đặc điểm chung của các dân tộc thiểu số 

trong thời kỳ đổi mới, mà còn mang tính đặc thù với người Ê-đê - một cộng đồng cư dân 

bản địa có lịch sử định cư lâu đời, hệ giá trị văn hóa riêng biệt, đang chịu tác động sâu 

sắc từ các biến động xã hội đương đại. 

Trước hết, cần khẳng định rằng hệ giá trị nhân sinh quan truyền thống của người 

Ê-đê bao gồm tinh thần cộng đồng, lòng biết ơn tổ tiên, quan hệ hài hòa với tự nhiên, 

khát vọng sống yên ổn và sung túc - là nền tảng cốt lõi trong cấu trúc văn hóa tộc người. 

Những giá trị này được gìn giữ và truyền thừa thông qua nhà dài, luật tục, lễ hội, phong 

tục, sử thi và sinh hoạt văn hóa dân gian. Chúng định hướng hành vi, điều tiết quan hệ 

xã hội và góp phần duy trì sự ổn định của cộng đồng Ê-đê suốt chiều dài lịch sử. 

Tuy nhiên, trong bối cảnh Đắk Lắk đang trở thành trung tâm phát triển kinh tế - xã 

hội của Tây Nguyên, quá trình đô thị hóa, cơ giới hóa nông nghiệp, phát triển du lịch và 

tiếp biến văn hóa đã tạo ra nhiều thay đổi nhanh chóng về không gian sống, lối sống và 

cơ cấu kinh tế. Những chuyển biến này gây áp lực lên việc bảo tồn các giá trị nhân sinh 

quan truyền thống, làm nảy sinh nhiều mâu thuẫn giữa bảo tồn và phát triển. 

Một mặt, quá trình phát triển đòi hỏi cộng đồng, trong đó có người Ê-đê,  chuyển 

đổi từ sản xuất tự cung tự cấp sang sản xuất hàng hóa, từ đại gia đình mẫu hệ sang gia 

đình hạt nhân, từ không gian cộng đồng sang lối sống cá nhân hóa. Những thay đổi này 

làm suy yếu cơ chế bảo tồn nhân sinh quan truyền thống vốn gắn với không gian cộng 

đồng. Nhà dài truyền thống dần nhường chỗ cho kiến trúc hiện đại; lễ hội cộng đồng bị 

mai một hoặc tổ chức hình thức; rừng thiêng, bến nước - không gian linh thiêng - bị xâm 

lấn bởi quá trình phân bổ đất đai. Cùng với đó, sự phát triển mạnh của các tôn giáo mới 

dù tạo ra đời sống tâm linh mới cho cá nhân - lại thay thế dần tín ngưỡng truyền thống 



120 

 

 

như lễ cúng Yang, luật tục mẫu hệ, các hình thức giao tiếp cộng cảm gắn với bản sắc Ê-

đê. 

Mặt khác, chính sách phát triển văn hóa tuy đã có nhiều định hướng tích cực, nhưng 

nhiều chương trình mới chỉ dừng ở mức phục dựng, mô phỏng hoặc phục vụ mục tiêu 

du lịch, dẫn đến sự phi văn hóa hóa các giá trị sâu sắc gắn với nhân sinh quan. Khi tách 

rời các nghi thức, biểu tượng và phong tục khỏi không gian sống thực chất, việc bảo tồn 

trở nên phiến diện, thiếu sức sống nội tại và khó bền vững. 

Thực tế tại tỉnh Đắk Lắk cho thấy, thế hệ trẻ Ê-đê đang bị giằng xé giữa hai chiều 

định hướng: một bên là khao khát tri thức, kinh tế và tiếp cận lối sống hiện đại; một bên 

là mối liên kết văn hóa và đạo lý với truyền thống buôn làng. Không ít thanh niên sau 

thời gian học tập, làm ăn ở thành phố trở về không còn nhận diện được bản thân trong 

không gian văn hóa tộc người. Tình trạng “rời rạc giá trị”, “mất gốc” ngày càng phổ 

biến, phản ánh sự đứt gãy trong lựa chọn lối sống và mục tiêu phát triển cá nhân. 

Ngoài ra, các mô hình kinh tế - văn hóa cộng đồng hiện nay như ở buôn Ako 

Dhông, Kmrơng Prông B, Kô Tam... dù có một số thành tựu nhưng vẫn mang tính thí 

điểm, chưa lan tỏa rộng và thiếu chiến lược dài hạn. Việc thiếu liên kết giữa bảo tồn - 

giáo dục - kinh tế - truyền thông đang làm hạn chế hiệu quả của các nỗ lực phát triển 

dựa trên nền tảng văn hóa truyền thống. Nếu không có chính sách tổng thể và liên ngành, 

nguy cơ đứt gãy văn hóa là hoàn toàn hiện hữu. 

Từ những phân tích trên có thể thấy, mâu thuẫn giữa việc bảo tồn và phát huy nhân 

sinh quan truyền thống với yêu cầu đổi mới là một thực tế tất yếu, có tính hai mặt. Nếu 

không nhận diện rõ và xử lý hài hòa, mâu thuẫn này có thể dẫn đến lạc hướng chính 

sách, mai một bản sắc, mất phương hướng giá trị và suy giảm sức đề kháng văn hóa - 

xã hội của cộng đồng Ê-đê trước các tác động toàn cầu hóa. 

Vấn đề đặt ra hiện nay không phải là lựa chọn giữa bảo tồn hay phát triển, mà là 

cần một định hướng phát triển hài hòa. Trong đó, bảo tồn các giá trị nhân sinh quan Ê-

đê cần gắn với điều kiện hiện đại hóa, bằng cách “hiện đại hóa” phương thức thể hiện, 

gắn với sinh kế, giáo dục, truyền thông và công nghệ. Ngược lại, đổi mới cũng phải xuất 

phát từ nội lực văn hóa, kế thừa và phát huy các giá trị truyền thống như một trụ cột tinh 

thần cho phát triển bền vững của cộng đồng. 



121 

 

 

3.2.5. Mâu thuẫn giữa yêu cầu lan tỏa các giá trị nhân sinh quan tích cực của người 

Ê-đê và tính đơn điệu trong phương thức giáo dục, tuyên truyền hiện nay 

Trong bối cảnh hiện đại hóa, đô thị hóa và giao lưu văn hóa ngày càng sâu rộng, 

yêu cầu lan tỏa các giá trị nhân sinh quan tích cực của người Ê-đê trở nên ngày càng cấp 

thiết, không chỉ nhằm bảo tồn bản sắc văn hóa mà còn để xây dựng nền tảng đạo đức – 

tinh thần cho sự phát triển bền vững của cộng đồng. Tuy nhiên, thực tiễn ở tỉnh Đắk Lắk 

hiện nay đang bộc lộ một mâu thuẫn rõ nét: trong khi nhu cầu truyền tải, phổ biến và 

làm sống động hệ giá trị nhân sinh quan Ê-đê ngày càng lớn, thì các phương thức giáo 

dục, tuyên truyền vẫn còn đơn điệu, chậm đổi mới và chưa tương xứng với yêu cầu đặt 

ra. 

Biểu hiện trước hết của mâu thuẫn này thể hiện trong hệ thống giáo dục chính quy. 

Hoạt động giáo dục về văn hóa và nhân sinh quan Ê-đê chủ yếu dừng lại ở việc truyền 

đạt kiến thức mang tính lý thuyết, thiếu các hình thức trải nghiệm, tương tác và thực 

hành gắn với đời sống cộng đồng. Trong khi đó, nhân sinh quan Ê-đê vốn được hình 

thành, lưu truyền và củng cố thông qua nghi lễ, lễ hội, luật tục, quan hệ buôn làng và 

mối quan hệ hài hòa với thiên nhiên. Sự lệch pha giữa đặc trưng nội dung cần giáo dục 

và phương thức giáo dục hiện hành đã làm suy giảm hiệu quả lan tỏa các giá trị nhân 

sinh quan tích cực tới thế hệ trẻ. 

Mâu thuẫn này còn thể hiện ở việc chưa lồng ghép một cách có hệ thống các giá 

trị nhân sinh quan nội sinh vào chương trình giáo dục và hoạt động ngoại khóa, kể cả tại 

các trường phổ thông dân tộc nội trú. Điều đó dẫn đến nguy cơ một bộ phận thanh thiếu 

niên Ê-đê ngày càng xa rời các biểu tượng văn hóa truyền thống, chưa ý thức đầy đủ 

rằng nhân sinh quan bản địa không chỉ là di sản quá khứ mà còn là nguồn lực tinh thần 

có giá trị định hướng cho hiện tại và tương lai. 

Trong lĩnh vực tuyên truyền, mâu thuẫn tiếp tục bộc lộ rõ khi các hình thức phổ 

biến hiện nay vẫn thiên về lối tiếp cận hành chính, áp đặt từ trên xuống, thiếu tính sinh 

động và khả năng tạo cảm hứng. Các hội nghị, tọa đàm, buổi nói chuyện chuyên đề 

thường mang tính hình thức, chưa chuyển hóa được nội dung tuyên truyền thành nhận 

thức sâu sắc và hành vi cụ thể trong đời sống cộng đồng. Trong khi đó, yêu cầu lan tỏa 

nhân sinh quan tích cực đòi hỏi những phương thức mềm dẻo, gần gũi, giàu tính cảm 

xúc và phù hợp với đặc điểm văn hóa của người Ê-đê. 



122 

 

 

Một biểu hiện khác của mâu thuẫn là việc chưa khai thác hiệu quả các phương tiện 

truyền thông hiện đại như mạng xã hội, nền tảng số, truyền hình và phát thanh dân tộc 

để lan tỏa các thông điệp tích cực về nhân sinh quan Ê-đê, đặc biệt đối với thanh thiếu 

niên. Trong khi đó, các hình thức sáng tạo như phim tài liệu, phóng sự văn hóa, chương 

trình trải nghiệm, sản phẩm truyền thông song ngữ hoàn toàn có khả năng tạo hiệu ứng 

lan tỏa sâu rộng nếu được đầu tư bài bản. 

Bên cạnh đó, vai trò của các chủ thể văn hóa truyền thống như già làng, nghệ nhân, 

người có uy tín trong buôn làng – những “người mang ký ức văn hóa sống” – vẫn chưa 

được phát huy đúng mức trong công tác giáo dục và tuyên truyền. Các hoạt động truyền 

dạy cồng chiêng, kể Khan, diễn sử thi, giao lưu liên thế hệ còn thưa thớt, thiếu sự hỗ trợ 

thường xuyên từ các cơ quan quản lý, khiến khả năng truyền nối các giá trị nhân sinh 

quan bị suy giảm. 

Cuối cùng, công tác giáo dục và tuyên truyền hiện nay còn thiếu định hướng đối 

tượng rõ ràng, chưa phân hóa theo độ tuổi, vùng cư trú, trình độ nhận thức và nhu cầu 

tiếp nhận khác nhau của cộng đồng Ê-đê đang sinh sống đan xen giữa đô thị – nông 

thôn, giữa các hệ tín ngưỡng và tôn giáo, giữa các thế hệ. Điều này làm cho quá trình 

lan tỏa các giá trị nhân sinh quan tích cực thiếu chiều sâu và tính bền vững. 

Từ những phân tích trên có thể khẳng định rằng, mâu thuẫn giữa yêu cầu lan tỏa 

các giá trị nhân sinh quan tích cực của người Ê-đê và tính đơn điệu trong phương thức 

giáo dục, tuyên truyền hiện nay là một vấn đề nổi bật cần được giải quyết. Việc xây dựng 

một chiến lược giáo dục và tuyên truyền đa dạng, sáng tạo, linh hoạt, kết hợp giữa truyền 

thông hiện đại, trải nghiệm văn hóa và vai trò của cộng đồng, nghệ nhân, nhà nghiên 

cứu không chỉ là yêu cầu thực tiễn cấp bách mà còn là nhiệm vụ lý luận quan trọng trong 

bảo tồn và phát huy hệ giá trị nhân sinh quan Ê-đê trong điều kiện mới. 

 

  



123 

 

 

Tiểu kết chương 3 

Chương 3 của luận án tập trung khảo sát và phân tích thực trạng biến đổi nhân sinh 

quan của người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk hiện nay, được nhìn nhận trên hai phương diện 

chính: tích cực và tiêu cực. Sự biến đổi này được thể hiện qua ba nội dung trọng yếu: 

quan niệm về cuộc sống; sự trân trọng, lòng biết ơn; và khát vọng sống ấm no, hạnh 

phúc. Phân tích cho thấy rõ xu hướng vận động trong hệ giá trị sống của người Ê-đê từ 

các chuẩn mực truyền thống sang các biểu hiện thích ứng với đời sống hiện đại. 

Luận án cũng chỉ ra các nguyên nhân dẫn đến thực trạng trên, bao gồm cả yếu tố 

khách quan – như tác động của kinh tế thị trường, quá trình đô thị hóa, và cộng cư liên 

tộc người – cũng như yếu tố chủ quan, điển hình là hiệu quả giáo dục văn hóa truyền 

thống còn hạn chế, vai trò của thiết chế buôn làng suy giảm, chiến lược tuyên truyền 

chưa phù hợp và quá trình truyền thừa giá trị sống qua các thế hệ gặp nhiều đứt gãy. 

Trên cơ sở thực trạng này, chương 3 nêu ra những vấn đề khoa học, lý luận và thực 

tiễn cần giải quyết để giữ gìn, phát huy các giá trị nhân sinh quan của người Ê-đê tại địa 

phương. Các vấn đề nổi bật gồm: mâu thuẫn giữa yêu cầu ổn định chính trị – xã hội với 

nguy cơ phân hóa nội bộ tộc người; sự chưa thống nhất giữa nhận thức và hành vi trong 

bảo tồn giá trị sống; thiếu các nghiên cứu sâu về giá trị triết lý nhân sinh Ê-đê; các 

phương thức giáo dục, truyền thông văn hóa còn khô cứng và đơn điệu; cùng với thách 

thức cân bằng giữa bảo tồn bản sắc và đáp ứng yêu cầu đổi mới, hội nhập. 

Những phân tích này cung cấp cơ sở lý luận và thực tiễn quan trọng, định hướng 

cho việc xây dựng các giải pháp bảo tồn và phát huy giá trị nhân sinh quan tích cực của 

người Ê-đê trong chương tiếp theo của luận án. 

 

 

 

 

 



124 

 

 

Chương 4 

QUAN ĐIỂM VÀ GIẢI PHÁP PHÁT HUY 

NHỮNG BIẾN ĐỔI TÍCH CỰC, HẠN CHẾ NHỮNG BIẾN ĐỔI TIÊU CỰC 

TRONG NHÂN SINH QUAN CỦA NGƯỜI Ê-ĐÊ 

Ở TỈNH ĐẮK LẮK HIỆN NAY 

4.1. Quan điểm phát huy những biến đổi tích cực, hạn chế những biến đổi tiêu cực 

trong nhân sinh quan của người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk hiện nay 

4.1.1. Phát huy những biến đổi tích cực, hạn chế những biến đổi tiêu cực trong nhân 

sinh quan của người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk hiện nay theo định hướng xã hội chủ 

nghĩa, phù hợp với những giá trị chung của nhân loại 

Trong bối cảnh Đắk Lắk triển khai chiến lược phát triển kinh tế - xã hội gắn liền 

với bảo tồn văn hóa các dân tộc thiểu số, việc nhận diện và định hướng sự biến đổi nhân 

sinh quan của người Ê-đê không chỉ là vấn đề cấp thiết trên bình diện chính sách, mà 

còn là một tất yếu trong tiến trình phát triển xã hội. Bởi lẽ, nhân sinh quan - với tư cách 

là hệ thống những quan niệm của con người về ý nghĩa, mục đích và giá trị của đời sống 

- khi biến đổi sẽ phản ánh trực tiếp sự chuyển động của đời sống vật chất, tinh thần và 

văn hóa. Do đó, việc định hướng nhân sinh quan Ê-đê không thể dừng lại ở việc bảo tồn 

bản sắc, mà phải đặt trong tổng thể xây dựng chủ nghĩa xã hội ở Việt Nam, đồng thời 

hòa nhịp cùng các giá trị phổ quát mà nhân loại đang cùng hướng tới: công bằng, nhân 

văn, trách nhiệm xã hội và phát triển bền vững. 

Thứ nhất, tinh thần cộng đồng và ý thức trách nhiệm xã hội - vốn là những hằng 

số giá trị trong nhân sinh quan truyền thống Ê-đê - cần được nhìn nhận như nền tảng 

bản thể cho định hướng xã hội chủ nghĩa. Truyền thống “sống cùng, sống với và sống 

cho nhau” thể hiện trong quan hệ làng buôn, trong lễ hội, lao động sản xuất, và trong 

cách giải quyết xung đột bằng luật tục, chính là hiện thân sinh động của nguyên lý “cộng 

đồng làm trung tâm”. Điều 87 của Luật tục quy định: “Cùi nặng thì mang giùm, nước 

nặng thì gùi giúp, công việc nương rẫy muộn màng thì phải giúp nhau làm cho kịp thời 

vụ; ai ốm, ai đau phải được mọi người trông nom săn sóc… Tất cả phải nghe cùng một 

tai, nói cùng một miệng, tất cả phải cùng một lòng, một dạ” [142, tr. 284]. Khi được kế 

thừa và phát huy, tinh thần ấy trở thành động lực nội sinh củng cố khối đại đoàn kết các 



125 

 

 

dân tộc, đồng thời hình thành nhân cách công dân với ý thức xã hội – một tiêu chí trung 

tâm trong xây dựng con người mới xã hội chủ nghĩa. 

Thứ hai, sự phát triển con người Ê-đê cần được định hướng theo nguyên tắc toàn 

diện và hài hòa giữa truyền thống và hiện đại. Nhân sinh quan đương đại của họ đã xuất 

hiện những giá trị mới như khát vọng vươn lên chính đáng, ý thức học tập, tinh thần 

khởi nghiệp gắn với văn hóa. Đây là những biểu hiện của sự chuyển hóa năng động, cần 

được khuyến khích và lan tỏa. Tuy nhiên, sự phát triển này chỉ có ý nghĩa bền vững khi 

được đặt trên nền tảng đạo đức lành mạnh, có sự chọn lọc và tiếp biến tinh hoa nhân 

loại. Giáo dục thế hệ trẻ Ê-đê vì vậy không chỉ là chức năng của nhà trường, mà còn là 

sự kết hợp của giáo dục gia đình, buôn làng và cộng đồng, nhằm vừa bảo tồn căn tính 

văn hóa, vừa mở rộng năng lực hội nhập hiện đại. 

Thứ ba, nhân sinh quan Ê-đê cần được định hướng rõ ràng theo mục tiêu dân chủ, 

công bằng, văn minh - những trụ cột của xã hội chủ nghĩa. Các thực hành truyền thống 

như chia sẻ sản phẩm lao động, phân phối công việc công bằng hay cơ chế tham gia 

quản lý cộng đồng vốn đã tiềm tàng tinh thần dân chủ cơ sở, nơi mọi thành viên - bao 

gồm cả phụ nữ và thanh niên - đều có quyền lên tiếng. Trên phương diện chính sách, 

việc bảo đảm sự tiếp cận bình đẳng của đồng bào Ê-đê với các nguồn lực phát triển là 

yêu cầu tất yếu. Chủ tịch Hồ Chí Minh từng nhấn mạnh: “Không sợ thiếu, chỉ sợ không 

công bằng; Không sợ nghèo, chỉ sợ lòng dân không yên” [100, tr. 224]; đồng thời khẳng 

định: “Nước ta là một nước thống nhất gồm nhiều dân tộc. Các dân tộc sống trên đất 

nước Việt Nam đều bình đẳng về quyền lợi và nghĩa vụ” [104, tr. 371]. Tư tưởng ấy tiếp 

tục được kế thừa trong đường lối của Đảng, thể hiện ở định hướng “dân giàu, nước 

mạnh, dân chủ, công bằng, văn minh”. Văn kiện Đại hội XIII của Đảng đã nêu rõ: “Gắn 

kết giữa tăng trưởng kinh tế với thực hiện tiến bộ và công bằng xã hội; phát huy nhân tố 

con người, lấy nhân dân làm trung tâm; phát huy vai trò của văn hóa - nền tảng tinh thần 

của xã hội, là mục tiêu, động lực của sự phát triển” [50, tr. 99], đồng thời đề ra mục tiêu 

“tạo điều kiện cho mọi người, nhất là trẻ em, nhóm yếu thế, đồng bào DTTS, người di 

cư hòa nhập, tiếp cận bình đẳng nguồn lực, cơ hội phát triển và hưởng thụ công bằng 

các dịch vụ xã hội cơ bản” [56, tr. 264]. 

Thứ tư, việc gắn kết nhân sinh quan truyền thống Ê-đê với định hướng phát triển 

bền vững cần được xem như một tất yếu triết học trong thời đại khủng hoảng sinh thái. 



126 

 

 

Niềm tin vào Yang, các luật tục bảo vệ rừng thiêng, nghi lễ cúng suối nguồn đã kiến tạo 

một nền văn hóa coi trọng thiên nhiên. Đây không chỉ là yếu tố bản sắc, mà còn là hạt 

nhân giá trị để địa phương xây dựng các mô hình phát triển mới như nông nghiệp hữu 

cơ, du lịch sinh thái, kinh tế tuần hoàn. Khi đó, việc phát huy nhân sinh quan Ê-đê sẽ 

đồng thời trở thành nền tảng nuôi dưỡng ý thức sinh thái, đưa con người vào mối quan 

hệ hòa hợp với tự nhiên như một tất yếu của phát triển bền vững. 

Thứ năm, định hướng nhân sinh quan Ê-đê theo con đường xã hội chủ nghĩa cần 

được đặt trong không gian hội nhập văn hóa toàn cầu. Các giá trị phổ quát như hòa bình, 

bình đẳng giới, tôn trọng nhân quyền, học tập suốt đời vốn đã cộng hưởng với những 

yếu tố tiến bộ trong nhân sinh quan truyền thống Ê-đê. Điều quan trọng là phải thiết lập 

cơ chế tiếp nhận có chọn lọc, thông qua vai trò trung gian của giáo dục, truyền thông và 

các thiết chế văn hóa, để đồng bào Ê-đê vừa giữ vững căn tính dân tộc, vừa từng bước 

tiếp nhận tinh hoa văn minh nhân loại. 

Tóm lại, việc phát huy những biến đổi tích cực và hạn chế những biểu hiện tiêu 

cực trong nhân sinh quan người Ê-đê theo định hướng xã hội chủ nghĩa không chỉ là 

nhiệm vụ của lĩnh vực văn hóa - tư tưởng, mà còn là một nguyên tắc triết học trong quá 

trình kiến tạo con người và xã hội mới. Khi những giá trị bản địa được soi chiếu, khái 

quát và phát triển trong mối tương quan với các giá trị phổ quát như công bằng, tự do, 

trách nhiệm và hòa hợp, thì người Ê-đê không chỉ giữ gìn được bản sắc, mà còn trở 

thành chủ thể tích cực của tiến trình xây dựng một xã hội văn minh, nhân văn và giàu 

đẹp – đúng như khát vọng mà Đảng và nhân dân Việt Nam đã xác lập trên con đường đi 

lên chủ nghĩa xã hội. 

4.1.2. Phát huy biến đổi tích cực, hạn chế những biến đổi tiêu cực trong nhân sinh 

quan của người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk hiện nay phù hợp với hệ giá trị văn hóa, con 

người Việt Nam 

Việc phát huy những biến đổi tích cực và hạn chế những biến đổi tiêu cực trong 

nhân sinh quan của người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk hiện nay cần được đặt trong mối tương 

quan hài hòa với hệ giá trị văn hóa và con người Việt Nam hiện đại. Đây không chỉ là 

yêu cầu mang tính văn hóa – xã hội mà còn là định hướng cơ bản, nhằm xây dựng nền 

tảng đạo lý, chuẩn mực sống và tinh thần cộng đồng cho sự phát triển bền vững của các 

dân tộc trong thời kỳ hội nhập. Khái quát này giúp chúng ta nhìn nhận nhân sinh quan 



127 

 

 

Ê-đê không tách rời mà là một bộ phận cấu thành trong bức tranh văn hóa Việt Nam, 

đồng thời làm rõ cách thức giá trị truyền thống có thể bổ sung, làm phong phú cho giá 

trị văn hóa dân tộc hiện nay. 

Người Ê-đê là một bộ phận không thể tách rời trong cộng đồng 54 dân tộc anh em 

ở Việt Nam, với truyền thống văn hóa đặc sắc và hệ giá trị nhân sinh mang đậm tính 

cộng đồng, tinh thần hòa hợp với thiên nhiên, lòng biết ơn tổ tiên, khát vọng sống yên 

ổn và phát triển buôn làng. Những giá trị ấy – nếu được phát huy đúng hướng – không 

chỉ bảo tồn bản sắc văn hóa Ê-đê mà còn bổ sung vào dòng chảy chung của văn hóa Việt 

Nam, góp phần làm phong phú bức tranh con người Việt Nam hiện đại với những phẩm 

chất như nhân ái, trách nhiệm, đoàn kết, lao động sáng tạo, kỷ luật và khát vọng vươn 

lên. Sự luận giải này nhấn mạnh tương thích giữa giá trị bản địa và hệ giá trị dân tộc, từ 

đó xác lập cơ sở lý luận cho việc triển khai các chiến lược bảo tồn – phát huy nhân sinh 

quan trong thực tiễn. 

Trong bối cảnh kinh tế - xã hội ngày càng biến động, đặc biệt ở khu vực Tây 

Nguyên nói chung và tỉnh Đắk Lắk nói riêng – nơi chịu nhiều áp lực từ quá trình đô thị 

hóa, công nghiệp hóa và tiếp biến văn hóa – những biểu hiện tích cực trong nhân sinh 

quan của người Ê-đê, như tinh thần cộng đồng, ý thức vì buôn làng, tôn trọng thiên 

nhiên, hiếu kính ông bà, trách nhiệm với cộng đồng…, cần được nhận diện, nâng đỡ và 

cụ thể hóa như những giá trị cốt lõi của con người Việt Nam mới. Những giá trị này gắn 

chặt với hệ giá trị cơ bản của con người Việt Nam hiện nay, bao gồm: 

Thứ nhất, yêu nước - giá trị hạt nhân, định hướng và chi phối các giá trị khác, hình 

thành trong quá trình bảo vệ cộng đồng và chống ngoại xâm, vừa là truyền thống vừa là 

sức mạnh nội sinh, được khẳng định qua thực tiễn cách mạng và triết lý phát triển xã hội 

chủ nghĩa. Chủ tịch Hồ Chí Minh khẳng định: “Dân ta có một lòng nồng nàn yêu nước. 

Đó là một truyền thống quý báu của ta. Từ xưa đến nay, mỗi khi Tổ quốc bị xâm lăng, 

thì tinh thần ấy lại sôi nổi, nó kết thành một làn sóng vô cùng mạnh mẽ, to lớn, nó lướt 

qua mọi sự nguy hiểm, khó khăn, nó nhấn chìm tất cả lũ bán nước và lũ cướp nước” 

[103, tr. 38] 

Thứ hai, đoàn kết, nhân ái, khoan dung - tinh thần thống nhất trong đa dạng, là cơ 

sở tạo nên sức mạnh tổng hợp trong xây dựng và bảo vệ Tổ quốc, đồng thời là giá trị 

cần được bảo tồn, phát huy trong giai đoạn hội nhập, vừa thể hiện trong cộng đồng Ê-



128 

 

 

đê, vừa liên kết với hệ giá trị dân tộc. Đoàn kết là một giá trị tinh thần vô cùng quan 

trọng, đồng thời là động lực then chốt thúc đẩy quá trình xây dựng và bảo vệ Tổ quốc. 

Chính vì vậy, trong định hướng phát triển đất nước giai đoạn 2021 – 2030, Đại hội XIII 

của Đảng khẳng định: “Phát huy … tính cộng đồng…, xây dựng môi trường văn hóa, 

con người giàu lòng nhân ái, khoan dung, chân thành, tín nghĩa, trọng đạo lý” [56, tr. 

262 - 263]. 

Thứ ba, tính kỷ luật và sáng tạo - yêu cầu của quá trình công nghiệp hóa, hiện đại 

hóa, đổi mới sáng tạo trong mọi lĩnh vực; vừa đáp ứng nhu cầu phát triển xã hội, vừa 

giúp định hình con người Việt Nam thời đại mới, có khả năng thích ứng, giải quyết vấn 

đề và chủ động đóng góp vào sự phát triển bền vững của đất nước. Con người vừa là 

chủ thể, vừa là động lực cho sự phát triển xã hội. Đảng ta chỉ rõ: “Khuyến khích, tạo 

điều kiện để mọi người dân được phát huy các năng lực tự do sáng tạo trong đời sống 

kinh tế, xã hội” [56, tr. 262 – 263]. 

Các giá trị này hòa quyện với nhân sinh quan Ê-đê tạo nên nền tảng để phát triển 

mẫu hình con người Ê-đê hiện đại, vừa giữ bản sắc dân tộc, vừa có đạo lý sống, tri thức 

hội nhập và trách nhiệm với cộng đồng, quê hương, đất nước. Đây cũng là sự cụ thể hóa 

quan điểm của Đảng về phát triển con người toàn diện và xây dựng nền văn hóa tiên 

tiến, đậm đà bản sắc dân tộc: “Phát triển con người toàn diện… tăng đầu tư cho sự 

nghiệp phát triển văn hóa… khơi dậy truyền thống yêu nước, niềm tự hào dân tộc, khát 

vọng phát triển đất nước phồn vinh, hạnh phúc…” [56, tr.115–116]. 

Để những biến đổi tích cực trong nhân sinh quan Ê-đê thực sự đồng hành với hệ 

giá trị con người Việt Nam, cần đặt chúng trong chiến lược giáo dục – truyền thông – 

chính sách phát triển bền vững. Các giá trị như lòng nhân ái, khoan dung, tinh thần cộng 

đồng, hòa hợp với thiên nhiên… cần được thể chế hóa thành nội dung giáo dục đạo đức, 

truyền thông bằng ngôn ngữ hiện đại và kết nối với mục tiêu phát triển kinh tế – văn hóa 

ở địa phương. 

Mặt khác, việc phát huy các giá trị nhân sinh tích cực cũng phải gắn với phòng 

ngừa những biểu hiện tiêu cực, như chủ nghĩa thực dụng, thờ ơ với cộng đồng, lối sống 

hưởng thụ, xa rời văn hóa truyền thống, lệch chuẩn đạo lý. Đây càng cho thấy tầm quan 

trọng của việc đồng bộ hóa giữa bảo tồn nhân sinh quan truyền thống và định hướng xây 



129 

 

 

dựng hệ giá trị con người Việt Nam trong thời kỳ hội nhập, hướng tới một xã hội nhân 

văn, tiến bộ, nghĩa tình và phát triển bền vững. 

Tóm lại, phát huy những biến đổi tích cực trong nhân sinh quan của người Ê-đê 

không chỉ có ý nghĩa riêng đối với cộng đồng này mà còn là sự đóng góp thiết thực vào 

xây dựng nền văn hóa tiên tiến, đậm đà bản sắc dân tộc, tạo cơ sở hình thành lớp người 

Việt Nam mới - có bản lĩnh văn hóa, đạo đức sống đẹp, tinh thần sáng tạo và khát vọng 

phát triển vì sự hưng thịnh chung của đất nước. 

4.1.3. Phát huy những biến đổi tích cực, hạn chế những biến đổi tiêu cực trong nhân 

sinh quan của người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk hiện nay phải đảm bảo nguyên tắc khách 

quan, toàn diện, lịch sử - cụ thể và nguyên tắc phát triển 

Trong bối cảnh phát triển kinh tế - xã hội mạnh mẽ và hội nhập quốc tế ngày càng 

sâu rộng, việc phát huy những biến đổi tích cực và hạn chế những biến đổi tiêu cực trong 

nhân sinh quan của người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk không chỉ là một yêu cầu thực tiễn, mà 

còn là một tất yếu mang tính quy luật, phù hợp với xu hướng vận động của lịch sử. Thực 

hiện nhiệm vụ này đòi hỏi phải quán triệt một cách sâu sắc các nguyên tắc phương pháp 

luận cơ bản của chủ nghĩa duy vật biện chứng, đó là: nguyên tắc khách quan, nguyên 

tắc toàn diện, nguyên tắc lịch sử - cụ thể và nguyên tắc phát triển. Chính sự vận dụng 

đúng đắn, linh hoạt và sáng tạo các nguyên tắc này mới đảm bảo cho việc nhận diện, 

phân tích và đánh giá bản chất của nhân sinh quan Ê-đê trên cơ sở khoa học, đồng thời 

định hướng đúng cho quá trình hoạch định chính sách bảo tồn và phát triển phù hợp với 

đặc điểm địa phương cũng như yêu cầu của thời đại. Đây là sự tiếp cận khoa học, tránh 

được lối nhìn phiến diện, cảm tính hay áp đặt từ bên ngoài, vốn từng để lại những hệ lụy 

nặng nề trong quá khứ. 

Thứ nhất, nguyên tắc khách quan đặt ra yêu cầu phải tiếp cận nhân sinh quan Ê-đê 

từ chính thực tế tồn tại và điều kiện lịch sử cụ thể của cộng đồng, không được áp đặt 

những định kiến văn hóa từ bên ngoài hay nhìn nhận một cách chủ quan duy ý chí. Nhân 

sinh quan Ê-đê được kết tinh qua hàng nghìn năm cư trú ở cao nguyên trung phần, hình 

thành nên triết lý sống cộng đồng, sự hài hòa với tự nhiên, lòng tôn kính tổ tiên và niềm 

tin vào thế giới tâm linh. Chỉ khi được nhận thức đúng đắn như một bộ phận hữu cơ 

trong chỉnh thể văn hóa Việt Nam thống nhất trong đa dạng, các giá trị này mới phát huy 

đầy đủ nội dung nhân văn của nó. Ngược lại, nếu tiếp cận phiến diện, dễ dẫn đến định 



130 

 

 

kiến hoặc phủ định cực đoan, chẳng hạn như coi tục “ăn trâu” là hành vi lạc hậu, tàn phá 

sức kéo mà không thấy được nội dung thiêng liêng gắn với cầu mong mưa thuận gió 

hòa, mùa màng bội thu, sự cố kết cộng đồng. Sự thiếu khách quan ấy từng khiến nhiều 

giá trị nhân sinh bị loại bỏ hoặc bị biến dạng, các biểu tượng văn hóa như nhà dài, bến 

nước thiêng, hay lễ hội truyền thống bị thay thế bằng những hình thức xa lạ, cắt rời khỏi 

đời sống cộng đồng. 

Thứ hai, nguyên tắc toàn diện nhấn mạnh rằng nhân sinh quan không tồn tại biệt 

lập, mà là kết quả của toàn bộ mối quan hệ kinh tế, xã hội, văn hóa, giáo dục và môi 

trường. Với người Ê-đê, nhân sinh quan được nuôi dưỡng bởi không gian cư trú rừng 

núi, nương rẫy, chế độ mẫu hệ, tín ngưỡng đa thần, luật tục buôn làng và các hình thức 

sinh hoạt văn hóa cộng đồng. Do vậy, việc phát huy những giá trị tích cực như tinh thần 

đoàn kết buôn làng, lối sống tiết chế, ý thức sinh thái phải được đặt trong chỉnh thể toàn 

diện đời sống xã hội. Ví dụ, phát triển du lịch cộng đồng chỉ bền vững khi kết hợp với 

giáo dục truyền thống, phục dựng lễ hội gắn với bối cảnh nguyên gốc, đồng thời tạo ra 

nguồn sinh kế ổn định cho cư dân địa phương. Ngược lại, hạn chế những biểu hiện tiêu 

cực như sự thực dụng hóa, đứt gãy quan hệ thế hệ, suy giảm tính cộng đồng… phải đi 

đôi với các chính sách xã hội như hỗ trợ thanh niên lập nghiệp, mở rộng cơ hội học tập, 

phát triển nguồn nhân lực, qua đó tạo dựng môi trường sống nhân văn, cân bằng giữa 

truyền thống và hiện đại. 

Thứ ba, nguyên tắc lịch sử - cụ thể nhấn mạnh việc nghiên cứu và vận dụng nhân 

sinh quan Ê-đê phải gắn với tiến trình phát triển lịch sử của cộng đồng cũng như đặc 

điểm vùng, miền, tộc người. Người Ê-đê vừa là chủ nhân của nhà dài, sử thi, luật tục 

mẫu hệ, vừa góp phần hình thành bản sắc Tây Nguyên độc đáo. Do vậy, đánh giá nhân 

sinh quan của họ không thể tách rời bối cảnh tín ngưỡng đa thần, kinh tế nương rẫy hay 

chế độ mẫu hệ truyền thống. Đồng thời, trong bối cảnh hiện nay, sự khác biệt giữa các 

buôn làng như Buôn Ma Thuột, Krông Búk, Cư M’gar hay Buôn Đôn về tôn giáo, học 

vấn, mức sống đòi hỏi chính sách phải được cụ thể hóa, tránh rập khuôn, áp đặt một mô 

hình duy nhất. Nếu bỏ qua yếu tố lịch sử - cụ thể, dễ dẫn đến sai lầm phương pháp luận, 

khiến giải pháp xa rời thực tiễn, thậm chí gây phản ứng từ chính cộng đồng. Đặc biệt, 

nếu không đặt biến đổi nhân sinh quan Ê-đê trong bối cảnh toàn cầu hóa, đô thị hóa, 



131 

 

 

giao thoa tôn giáo và truyền thông đại chúng, thì việc lý giải sẽ phiến diện, nghèo nàn, 

bỏ qua động lực nội sinh và ngoại sinh đang tác động mạnh mẽ. 

Thứ tư, nguyên tắc phát triển khẳng định rằng bảo tồn không đồng nghĩa với đóng 

khung, giữ nguyên trạng giá trị truyền thống, mà phải kế thừa trên cơ sở sáng tạo, tiếp 

biến phù hợp với điều kiện mới. Nhân sinh quan Ê-đê với những phẩm chất tích cực như 

lòng bao dung, tinh thần cố kết cộng đồng, sự hòa hợp với tự nhiên, lòng biết ơn tổ tiên 

cần được truyền tải bằng các phương thức hiện đại qua giáo dục, truyền thông, các loại 

hình nghệ thuật, để trở thành nền tảng tinh thần của phát triển bền vững. Đồng thời, 

những yếu tố lạc hậu như hủ tục hôn nhân, ma chay, sự lệ thuộc cực đoan vào thế giới 

siêu nhiên hay những luật tục đi ngược pháp luật phải được cải biến, loại bỏ theo hướng 

văn minh, nhân văn, phù hợp với quyền con người và xu thế hội nhập. Chỉ bằng cách 

đó, nhân sinh quan Ê-đê mới thực sự trở thành động lực của sự phát triển, thay vì là rào 

cản. 

Tóm lại, việc phát huy những biến đổi tích cực và hạn chế những biến đổi tiêu cực 

trong nhân sinh quan Ê-đê ở Đắk Lắk chỉ đạt hiệu quả khi được soi sáng bằng các nguyên 

tắc khách quan, toàn diện, lịch sử - cụ thể và phát triển. Đây là điều kiện để tạo nên sự 

hài hòa giữa truyền thống và hiện đại, giữa đặc thù tộc người và yêu cầu hội nhập, giữa 

giá trị văn hóa và mục tiêu phát triển bền vững. Chính nhờ sự vận dụng đúng đắn những 

nguyên tắc phương pháp luận này mà chúng ta không chỉ giữ gìn hồn cốt của văn hóa 

Ê-đê, mà còn góp phần làm phong phú và bền vững hơn nền văn hóa Việt Nam thống 

nhất trong đa dạng, có sức sống lâu dài trong kỷ nguyên toàn cầu hóa. 

4.1.4. Thống nhất giữa bảo tồn, phát huy những biến đổi tích cực, hạn chế những 

biến đổi tiêu cực trong nhân sinh quan của người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk hiện nay với 

yêu cầu đổi mới, phát triển của địa phương và của đất nước 

Trong tiến trình hiện đại hóa và hội nhập quốc tế sâu rộng hiện nay, Đắk Lắk – với 

tư cách là một trung tâm kinh tế và văn hóa của Tây Nguyên – đang đối diện với vấn đề: 

làm thế nào để phát triển kinh tế mà vẫn bảo tồn và phát huy được bản sắc văn hóa các 

dân tộc thiểu số, trong đó có người Ê-đê. Vấn đề này không chỉ là một sự lựa chọn chính 

sách đơn thuần, mà còn là sự thống nhất giữa cái tất yếu khách quan và định hướng chủ 

quan, vừa phản ánh nhu cầu hiện thực, vừa xác lập một định hướng chiến lược cho mục 

tiêu phát triển nhanh và bền vững. 



132 

 

 

Trước hết, cần nhận thức rằng nhân sinh quan là thành tố cấu thành bản chất của 

văn hóa dân tộc, biểu hiện cách thức cộng đồng xác lập quan hệ với con người, xã hội 

và thế giới tự nhiên. Nhân sinh quan của người Ê-đê – với những giá trị cốt lõi như tinh 

thần cộng đồng, sự tôn kính tổ tiên, ý thức hòa hợp với tự nhiên và khát vọng sống an 

lạc – vừa quy định bản sắc riêng của tộc người này, vừa làm giàu thêm tính đa dạng của 

văn hóa Việt Nam. Chủ tịch Hồ Chí Minh trong bức thư gửi Đại hội các dân tộc thiểu 

số miền Nam (1946) đã khẳng định chân lý đoàn kết như một nguyên tắc tồn tại: “Đồng 

bào Kinh hay Thổ, Mường hay Mán, Gia-rai hay Ê-đê, Xơ-đăng hay Ba-na… đều là con 

cháu Việt Nam, đều là anh em ruột thịt. Chúng ta sống chết có nhau, sướng khổ cùng 

nhau, no đói giúp nhau” [101, tr. 249]. Đây là sự minh chứng cho tính thống nhất bản 

thể của văn hóa Việt Nam trong sự đa dạng biểu hiện của các cộng đồng tộc người. 

Tuy nhiên, thực tiễn đổi mới, đô thị hóa, chuyển đổi sinh kế và giao thoa văn hóa 

đã đặt nhân sinh quan Ê-đê vào tình trạng biến đổi. Sự biến đổi này mang tính hai mặt: 

một mặt, nó mở ra khả năng mới với việc hình thành ý thức học tập, khát vọng làm giàu 

chính đáng, ý thức bảo vệ môi trường, và sự tiếp thu văn minh pháp luật; mặt khác, nó 

cũng đồng thời làm nảy sinh nguy cơ tha hóa như thực dụng hóa, suy giảm tinh thần 

cộng đồng, cá nhân hóa lối sống và mai một các lễ thức truyền thống. Đây là biểu hiện 

cụ thể của quy luật mâu thuẫn giữa yếu tố kế thừa và yếu tố cải biến trong tiến trình phát 

triển văn hóa. 

Trong bối cảnh đó, thống nhất giữa bảo tồn và phát triển phải được hiểu như sự 

tích hợp biện chứng giữa truyền thống và hiện đại, giữa tính đặc thù của văn hóa tộc 

người và tính phổ quát của mục tiêu phát triển. Quan điểm này tương thích với định 

hướng của Đảng về xây dựng văn hóa Việt Nam: “Xây dựng nền văn hóa Việt Nam tiên 

tiến, đậm đà bản sắc dân tộc, phát triển toàn diện, thống nhất trong đa dạng, thấm nhuần 

tinh thần nhân văn, dân chủ, tiến bộ; làm cho văn hóa gắn kết chặt chẽ và tâm sâu vào 

toàn bộ đời sống xã hội, trở thành nền tảng tinh thần vững chắc, sức mạnh nội sinh quan 

trọng của phát triển” [52, tr. 75–76]. Thực tiễn chứng minh rằng, không có mâu thuẫn 

đối kháng giữa bảo tồn và phát triển nếu ta biết vận dụng đúng nguyên tắc “thống nhất 

trong đa dạng”. Sự đa dạng của nhân sinh quan các dân tộc thiểu số, trong đó có Ê-đê, 

không chỉ cần được thừa nhận mà còn phải được coi như một nguồn lực tái tạo bản sắc, 

nuôi dưỡng sức sống lâu dài của nền văn hóa Việt Nam trong không gian quốc tế. 



133 

 

 

Trong xu thế toàn cầu hóa, “thống nhất trong đa dạng” không còn chỉ là một khẩu 

hiệu, mà phải được nhận thức như một chiến lược văn hóa có tính nền tảng. Bản sắc Ê-

đê không thể bị đồng hóa, cũng không nên dừng lại ở sự phục dựng hình thức, mà cần 

được hiện sinh hóa trong đời sống hiện đại. Các giá trị nhân sinh như ý thức cộng đồng, 

lòng yêu thiên nhiên, tinh thần tương trợ, lối sống tiết chế… cần được tích hợp một cách 

sáng tạo vào giáo dục, phát triển du lịch cộng đồng, kinh tế xanh và quản lý tài nguyên, 

để vừa giữ được bản chất, vừa phù hợp với điều kiện mới. 

Đồng thời, việc phát huy các giá trị tích cực trong nhân sinh quan Ê-đê phải gắn 

với đổi mới thể chế và nâng cao năng lực quản lý văn hóa. Sự quy hoạch không gian 

văn hóa dân tộc, việc thiết lập thiết chế văn hóa cơ sở, đưa giáo dục văn hóa dân tộc vào 

nhà trường, cũng như đào tạo nguồn nhân lực bản địa am hiểu truyền thống… chính là 

những phương thức cụ thể để dung hợp giữa bảo tồn và phát triển, giữa cội nguồn và 

hiện đại. 

Hơn nữa, mọi chính sách phát triển bền vững chỉ thực sự hiệu quả nếu được lồng 

ghép với bảo tồn di sản văn hóa phi vật thể, bao gồm hệ giá trị nhân sinh quan. Trọng 

tâm của tiến trình này là nguyên tắc “dân là chủ thể”, nghĩa là cộng đồng Ê-đê phải tự 

mình lựa chọn, sáng tạo và thực hành văn hóa. Đó là sự chuyển hóa từ bảo tồn bị động 

sang phát huy chủ động, từ sự mô phỏng hình thức sang thực hành văn hóa hiện sinh, 

sáng tạo. 

Tóm lại, bảo tồn và phát huy những biến đổi tích cực, hạn chế những biến đổi tiêu 

cực trong nhân sinh quan Ê-đê không đối lập với phát triển, mà chính là điều kiện tất 

yếu để phát triển bền vững. “Thống nhất trong đa dạng” cần được hiểu như một phương 

thức hành động cụ thể, chứ không chỉ là một định ngữ mang tính biểu tượng. Trên nền 

tảng tôn trọng sự khác biệt, phát huy giá trị bản sắc và kiến tạo không gian sáng tạo văn 

hóa, cộng đồng Ê-đê sẽ tiếp tục khẳng định vai trò chủ thể văn hóa, đồng thời đóng góp 

vào sự nghiệp phát triển toàn diện và bền vững của Đắk Lắk cũng như của cả nước. 

4.1.5. Phát huy những biến đổi tích cực, hạn chế những biến đổi tiêu cực trong nhân 

sinh quan của người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk hiện nay gắn liền với mục tiêu phát triển 

bền vững 

Trong bối cảnh toàn cầu đang đứng trước những thách thức mang tính hệ thống về 

môi trường, văn hóa và xã hội, phát triển bền vững không chỉ nổi lên như một định 



134 

 

 

hướng chính sách mà còn trở thành một tất yếu lịch sử. Nó phản ánh sự vận động biện 

chứng giữa nhu cầu hiện tại và trách nhiệm đối với các thế hệ tương lai, giữa tăng trưởng 

kinh tế và bảo toàn nền tảng sinh thái – văn hóa của nhân loại. Đối với tỉnh Đắk Lắk – 

nơi người Ê-đê giữ vị trí trung tâm trong cấu trúc xã hội – văn hóa Tây Nguyên, việc 

phát huy những biến đổi tích cực và hạn chế những biến đổi tiêu cực trong nhân sinh 

quan của họ không chỉ mang tính cục bộ địa phương, mà còn là một nội dung chiến lược 

của phát triển bền vững. Bởi ở đây, văn hóa và con người không tồn tại bên ngoài mà 

chính là nền tảng và động lực nội sinh của kinh tế, xã hội và môi trường. Nội dung này 

có thể được triển khai theo các phương diện sau: 

Thứ nhất, nhân sinh quan Ê-đê và mối liên hệ nội tại với phát triển bền vững. Nhân 

sinh quan truyền thống của người Ê-đê vốn hàm chứa những giá trị bền vững mang tính 

triết lý: gắn bó cộng đồng như một “chủ thể tập thể” vượt lên cá nhân; tôn kính tổ tiên 

và tự nhiên như là sự gắn kết hữu cơ giữa con người với cội nguồn; sống hài hòa, tiết 

chế nhu cầu cá nhân như một cách giữ thăng bằng trong đời sống; bao dung, trách nhiệm 

cộng đồng như nền tảng của trật tự xã hội. Chính những yếu tố này đã bảo đảm sự ổn 

định của cấu trúc xã hội truyền thống và duy trì thế cân bằng sinh thái. Tuy nhiên, sự 

xuất hiện của các nhân tố mới – cơ giới hóa nông nghiệp, dịch chuyển dân cư, quá trình 

hội nhập – đã làm cho nhân sinh quan Ê-đê biến đổi theo hai chiều: tích cực và tiêu cực. 

Một mặt, khát vọng học tập, tinh thần làm giàu chính đáng, ý thức pháp lý, bảo vệ môi 

trường… cho thấy sự thích ứng sáng tạo. Mặt khác, xu hướng thực dụng, cá nhân hóa, 

sự suy giảm vai trò của già làng, mai một lễ thức cộng đồng lại bộc lộ nguy cơ làm suy 

yếu nền tảng văn hóa – xã hội. Như vậy, nhân sinh quan Ê-đê vừa là nguồn lực, vừa là 

thách thức đối với phát triển bền vững. 

Thứ hai, ba trụ cột phát triển bền vững và định hướng đối với nhân sinh quan của 

người Ê-đê. 

Theo định nghĩa của Liên hợp quốc, phát triển bền vững dựa trên ba trụ cột: kinh 

tế, xã hội và môi trường. Khi đặt nhân sinh quan Ê-đê vào cấu trúc này, có thể nhận thấy 

sự tương tác biện chứng: 

Một là, Trụ cột kinh tế – sinh kế bền vững. Việc chuyển từ nương rẫy sang cây công 

nghiệp (cà phê, hồ tiêu, sầu riêng) biểu hiện sự biến đổi nhận thức theo hướng hiện đại 

hóa. Tuy nhiên, nếu không dựa trên sinh kế bền vững thì hệ quả là khai thác kiệt quệ tài 



135 

 

 

nguyên và lệ thuộc thị trường. Ở đây, triết lý Ê-đê về “sống tiết chế, hài hòa, không 

chiếm hữu quá mức” cần được khôi phục, trở thành một nguyên tắc kinh tế sinh thái, 

được lồng ghép vào chính sách nông nghiệp hữu cơ, sản xuất tuần hoàn và phát triển du 

lịch cộng đồng. 

Hai là, trụ cột xã hội - củng cố tinh thần cộng đồng và công bằng xã hội: Cấu trúc 

nhà dài, lễ hội cộng đồng, luật tục chính là biểu hiện cụ thể của quan niệm “ăn chung, 

làm chung, vui buồn cùng nhau”. Đây là vốn văn hóa phù hợp với nguyên lý công bằng 

xã hội của phát triển bền vững. Song, quá trình đô thị hóa đang dẫn tới rạn vỡ thế hệ, 

phai nhạt bản sắc, thiếu hụt giáo dục văn hóa tộc người. Điều này đòi hỏi một chiến lược 

tái tạo: phục dựng nghi lễ có chọn lọc, giáo dục nhân sinh quan Ê-đê trong trường học, 

tăng cường vai trò của già làng, coi đó như một thiết chế xã hội – văn hóa nhằm củng 

cố tinh thần cộng đồng. 

Ba là, trụ cột môi trường - tái sinh tinh thần “sống hòa hợp với thiên nhiên”: Người 

Ê-đê có quan niệm độc đáo coi rừng là mẹ, suối là máu, đất là nhà, thể hiện một triết lý 

nhân sinh sâu sắc gắn liền với sinh thái bền vững. Đây là nền tảng quan trọng cho các 

chính sách bảo vệ môi trường trong vùng Tây Nguyên. Tuy nhiên, trong quá trình phát 

triển, nhiều vùng đất thiêng, rừng thiêng bị xâm hại do quy hoạch đất đai thiếu bền vững 

hoặc chuyển đổi mục đích sử dụng đất không hợp lý. 

Phát triển bền vững yêu cầu khôi phục và duy trì tinh thần “tôn trọng thiên nhiên” 

trong nhân sinh quan Ê-đê như một thành tố của đạo đức sinh thái. Cần lồng ghép nội 

dung này vào quy ước thôn buôn, nâng cao vai trò của cộng đồng trong giám sát môi 

trường, khuyến khích người dân bản địa tham gia vào các mô hình bảo tồn rừng, sử dụng 

tài nguyên hợp lý và truyền thông giáo dục về phát triển xanh. 

Như vậy, phát triển bền vững không chỉ đơn thuần là sự dung hòa giữa kinh tế và 

môi trường, mà còn bao hàm chiều kích sâu xa về văn hóa – nhân sinh. Nhân sinh quan 

Ê-đê, nếu được phát huy như một nguồn lực nội sinh, sẽ không chỉ góp phần duy trì bản 

sắc dân tộc mà còn trở thành động lực triết học và thực tiễn của phát triển bền vững. 

Điều này cho thấy, vấn đề ở đây không chỉ thuộc phạm vi văn hóa, mà thực chất là một 

chiến lược phát triển có tính nền tảng đối với Đắk Lắk nói riêng và Tây Nguyên nói 

chung. 



136 

 

 

4.2. Một số giải pháp phát huy những biến đổi tích cực, hạn chế những biến đổi 

tiêu cực trong nhân sinh quan của người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk hiện nay 

4.2.1. Tăng cường công tác nghiên cứu, xây dựng chương trình bảo tồn, khai thác, 

phát huy những biến đổi tích cực, hạn chế những biến đổi tiêu cực trong nhân sinh 

quan của người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk hiện nay 

Trước hết, cần khẳng định rằng, nhân sinh quan của người Ê-đê – bao gồm hệ 

thống quan niệm về cuộc sống, về ý nghĩa tồn tại của con người, về mối quan hệ giữa 

cá nhân với cộng đồng buôn làng, giữa con người với tự nhiên và với thế giới siêu hình 

– là một hệ thống tư tưởng tương đối hoàn chỉnh, phong phú và giàu tính nhân văn, được 

hình thành, bồi đắp và truyền thừa lâu dài trong những điều kiện lịch sử – xã hội đặc thù 

của cư dân bản địa Tây Nguyên. Nhân sinh quan ấy không phải là tập hợp rời rạc các 

niềm tin, tập tục hay quy phạm ứng xử đơn lẻ, mà là sự kết tinh biện chứng của kinh 

nghiệm sinh tồn, lao động sản xuất, tổ chức xã hội, quan hệ cộng đồng và đời sống tâm 

linh của người Ê-đê qua nhiều thế hệ lịch sử. 

Trong chỉnh thể nhân sinh quan đó, con người được nhận thức không phải như 

một cá thể cô lập, mà luôn tồn tại trong mối quan hệ hữu cơ với cộng đồng buôn làng, 

với môi trường tự nhiên và với thế giới linh thiêng – nơi các giá trị tinh thần, đạo đức, 

tín ngưỡng và phong tục tập quán đan xen chặt chẽ với nhau. Hạnh phúc cá nhân vì thế 

không được hiểu theo nghĩa cá nhân chủ nghĩa thuần túy, mà gắn liền với sự yên ổn, no 

đủ, đoàn kết và hài hòa của cộng đồng. Đây chính là biểu hiện sinh động của tính cộng 

đồng và tính nhân văn sâu sắc trong nhân sinh quan truyền thống của người Ê-đê, đồng 

thời phản ánh một hình thức ý thức xã hội phù hợp với phương thức sản xuất và điều 

kiện sinh tồn của cư dân nông nghiệp – rừng núi Tây Nguyên trong lịch sử. 

Tuy nhiên, dưới tác động của những biến đổi sâu sắc trong tồn tại xã hội hiện 

nay, nhân sinh quan của người Ê-đê không còn tồn tại trong trạng thái ổn định tương đối 

như trong xã hội truyền thống, mà đang vận động, biến đổi nhanh chóng, đa chiều và 

phức tạp. Sự phát triển của kinh tế thị trường định hướng xã hội chủ nghĩa, quá trình đô 

thị hóa và hiện đại hóa diễn ra mạnh mẽ, sự mở rộng giao lưu văn hóa – xã hội, tác động 

ngày càng sâu của truyền thông đại chúng và mạng xã hội, cùng với những biến đổi 

trong cấu trúc xã hội buôn làng (phân hóa giàu – nghèo, thay đổi sinh kế, di cư, đứt gãy 



137 

 

 

không gian văn hóa truyền thống) đã tạo ra những tiền đề khách quan mới, buộc hệ 

thống nhân sinh quan Ê-đê phải điều chỉnh để thích ứng. 

Theo quan điểm của chủ nghĩa duy vật lịch sử, sự biến đổi của ý thức xã hội – 

trong đó có nhân sinh quan – không phải là hiện tượng ngẫu nhiên hay chủ quan, mà là 

kết quả tất yếu của sự biến đổi trong tồn tại xã hội. Khi phương thức sản xuất, quan hệ 

xã hội và điều kiện sống thay đổi, thì những quan niệm về con người, cuộc sống, giá trị 

và mục đích tồn tại cũng không thể đứng yên. Do đó, những biến đổi trong nhân sinh 

quan của người Ê-đê hiện nay cần được nhìn nhận như một quá trình lịch sử – xã hội 

khách quan, phản ánh sự thích ứng của ý thức cộng đồng trước những điều kiện sống 

mới, chứ không thể giản đơn quy kết thành sự “mai một”, “suy thoái” hay “đánh mất 

bản sắc” theo cách nhìn phiến diện, siêu hình. 

Điều quan trọng cần nhấn mạnh là, sự biến đổi nhân sinh quan của người Ê-đê 

không diễn ra theo logic tuyến tính “mất – còn”, mà là quá trình tiếp xúc, va chạm, chọn 

lọc, dung hợp và tái cấu trúc giữa các hệ giá trị truyền thống và hiện đại. Trong quá trình 

đó, có những giá trị truyền thống tiếp tục được bảo lưu và củng cố, có những yếu tố 

được cải biến cho phù hợp với điều kiện mới, đồng thời cũng xuất hiện những nội dung 

giá trị mới được tiếp nhận và nội tại hóa. Chính sự đan xen giữa kế thừa và đổi mới, 

giữa ổn định và biến động, giữa truyền thống và hiện đại đã tạo nên tính phức hợp, đa 

tầng và mâu thuẫn nội tại của nhân sinh quan Ê-đê trong giai đoạn hiện nay. 

Vì vậy, việc bảo tồn và phát huy các giá trị tiến bộ trong nhân sinh quan Ê-đê 

không thể dừng lại ở các biện pháp mang tính hình thức, như phục dựng lễ hội, tôn vinh 

biểu tượng văn hóa hay kêu gọi ý thức đạo đức chung chung, mà đòi hỏi phải được đặt 

trên nền tảng nghiên cứu khoa học nghiêm túc, có chiều sâu lý luận, mang tính liên 

ngành và gắn chặt với thực tiễn phát triển kinh tế – xã hội của tỉnh Đắk Lắk hiện nay. 

Chỉ trên cơ sở đó, việc định hướng, điều chỉnh và phát huy nhân sinh quan mới có thể 

đạt được tính bền vững và hiệu quả thực chất. 

Thứ nhất, triển khai các nghiên cứu chuyên sâu, liên ngành nhằm nhận diện một 

cách khách quan, toàn diện thực trạng biến đổi nhân sinh quan của người Ê-đê. 

Đây là khâu mang tính nền tảng, có ý nghĩa quyết định đến tính khoa học, tính định 

hướng và tính khả thi của toàn bộ hệ thống giải pháp tiếp theo. Trong bối cảnh nhân sinh 

quan đang biến đổi nhanh, đa chiều và có sự phân hóa rõ rệt giữa các nhóm xã hội khác 



138 

 

 

nhau, nếu thiếu những nghiên cứu cập nhật, các chủ trương và chính sách rất dễ rơi vào 

tình trạng áp đặt từ trên xuống, thiếu phù hợp với đời sống cộng đồng hoặc lạc hậu so 

với thực tiễn vận động của xã hội. 

Việc huy động các ngành khoa học như nhân học, xã hội học, triết học, văn hóa 

học, giáo dục học và quản lý công không chỉ nhằm mô tả các biểu hiện bề ngoài, mà 

quan trọng hơn là làm rõ bản chất tư tưởng, cơ chế vận động, các mâu thuẫn nội tại và 

chiều hướng biến đổi của nhân sinh quan Ê-đê trong bối cảnh mới. Đối tượng nghiên 

cứu cần được tiếp cận theo nhiều lát cắt xã hội khác nhau như độ tuổi, giới tính, trình độ 

học vấn, nghề nghiệp và không gian cư trú, nhằm phản ánh đầy đủ sự phân hóa nội tại 

của cộng đồng Ê-đê – một đặc trưng tất yếu của quá trình hiện đại hóa và hội nhập. 

Đặc biệt, các nghiên cứu cần đặt sự biến đổi nhân sinh quan Ê-đê trong chỉnh thể 

lịch sử – xã hội đặc thù của tỉnh Đắk Lắk, nơi đang diễn ra đồng thời các quá trình đô 

thị hóa nhanh, tái cơ cấu kinh tế, biến đổi sinh kế, di cư dân cư và giao thoa văn hóa 

mạnh mẽ. Nhân sinh quan vì thế cần được lý giải như một hình thái ý thức xã hội đang 

tự điều chỉnh để thích ứng với tồn tại xã hội mới, chứ không phải như một “di sản bất 

biến” tồn tại bên ngoài đời sống hiện thực. Trên cơ sở đó, cần triển khai đồng bộ các 

nhiệm vụ cụ thể sau: 

Một là, xây dựng đề cương tổng thể và xác định rõ phạm vi khảo sát phù hợp với 

đặc điểm văn hóa - xã hội của người Ê-đê ở đô thị, ven đô và nông thôn. Các yếu tố như 

độ tuổi, giới tính, nghề nghiệp, học vấn, sinh kế và mức độ tiếp xúc hiện đại cần đưa 

vào tiêu chí chọn mẫu. Cần lựa chọn buôn làng tiêu biểu cho các hình thức biến đổi như 

đô thị hóa nhanh, bảo lưu luật tục hay có nhiều thanh niên di cư để đảm bảo khả năng 

so sánh, khái quát. Chính quyền địa phương cần có chính sách hỗ trợ như cấp kinh phí 

cho các dự án bảo tồn văn hóa, thu hút đầu tư quốc tế và hợp tác với các tổ chức nghiên 

cứu, NGO. Đây cũng là cách hiện thực hóa yêu cầu của Nghị quyết 59-NQ/TW ngày 

24/01/2025 về hội nhập quốc tế, khuyến khích tăng cường hợp tác nghiên cứu, trao đổi 

học thuật và tranh thủ nguồn lực quốc tế để phát triển văn hóa, giáo dục và khoa học - 

công nghệ. 

Hai là, thành lập nhóm nghiên cứu liên ngành gồm chuyên gia trong các lĩnh vực 

liên quan. Cách tiếp cận này giúp phân tích cả biểu hiện và chiều sâu tư tưởng của sự 

biến đổi nhân sinh quan, làm rõ các nguyên nhân tâm lý - xã hội - cấu trúc. Nhóm nghiên 



139 

 

 

cứu nên có người Ê-đê và cán bộ văn hóa cơ sở để đảm bảo tính thấu cảm và khả năng 

tiếp cận cộng đồng. Nội dung phải tập trung làm rõ: sự thay đổi trong quan niệm về hạnh 

phúc (từ gắn bó cộng đồng sang đề cao cá nhân), biến chuyển trong quan hệ với tự nhiên 

(từ quan niệm “thiêng hóa” thiên nhiên sang tiếp cận kinh tế - khai thác), sự điều chỉnh 

trong thái độ với luật tục và tín ngưỡng truyền thống, cùng với tác động của tôn giáo 

mới và truyền thông hiện đại. Đây là cách tiếp cận phù hợp với Nghị quyết 68-NQ/TW 

ngày 04/5/2025 về phát triển kinh tế tư nhân trở thành một động lực quan trọng, trong 

đó nhấn mạnh “lấy doanh nghiệp làm trung tâm, là chủ thể;… tôn vinh, cổ vũ, phát triển 

đội nghũ doanh nhân lớn mạnh, có tinh thần yêu nước, tự tôn dân tộc…, tích cực thực 

hiện trách nhiệm xã hội” [14, tr.3]. Điều này có ý nghĩa sâu xa: nghiên cứu về nhân sinh 

quan Ê-đê không chỉ dừng lại ở phạm vi học thuật mà còn trực tiếp định hướng mô hình 

phát triển kinh tế - văn hóa cộng đồng. 

Ba là, thiết kế hệ công cụ nghiên cứu gồm bảng hỏi định lượng, bộ câu hỏi định 

tính, kịch bản phỏng vấn sâu và thảo luận nhóm, dựa trên khung lý thuyết về nhân sinh 

quan với các phạm trù như: hạnh phúc, cộng đồng, tự nhiên, đạo đức, trách nhiệm… 

Đặc biệt chú trọng nhóm thanh thiếu niên - những người chịu ảnh hưởng rõ nét từ văn 

hóa hiện đại. 

Bốn là, triển khai khảo sát thực địa tại các địa bàn đã chọn với sự tham gia của đầy 

đủ các nhóm xã hội Ê-đê. Thực hiện quan sát tham dự, ghi âm - ghi hình lễ nghi, phỏng 

vấn sâu người cao tuổi, người trẻ, cán bộ buôn, giáo viên, tín đồ tôn giáo mới… Khảo 

sát gắn liền với đời sống thực tế như lễ hội, lao động sản xuất, sinh hoạt cộng đồng, giáo 

dục… để đảm bảo dữ liệu sống động và sát thực. 

Năm là, phân tích bối cảnh lịch sử - xã hội đặc thù của Đắk Lắk để làm rõ nguyên 

nhân và động lực của sự biến đổi. Đây là địa phương có tốc độ đô thị hóa nhanh, biến 

động mạnh về dân cư, tín ngưỡng, nghề nghiệp và sinh kế. Cần đánh giá tác động của 

truyền thông hiện đại, kinh tế thị trường, tôn giáo mới, chính sách đất đai và giáo dục 

trong mối liên hệ với sự thay đổi trong quan niệm sống, hành vi ứng xử và quan hệ cộng 

đồng của người Ê-đê. 

Sáu là, hệ thống hóa kết quả và phân loại các dạng biến đổi nhân sinh quan theo 

hướng tích cực - tiêu cực; theo nhóm chủ thể (già - trẻ, nam - nữ); theo yếu tố tác động 

(nội sinh - ngoại sinh); và theo chiều sâu (hành vi - tư tưởng). Nhóm giá trị tích cực như 



140 

 

 

ý thức pháp luật, trách nhiệm, khát vọng vươn lên cần được khẳng định. Các giá trị tiêu 

cực như chủ nghĩa cá nhân, thực dụng, suy giảm lòng biết ơn, đứt gãy thế hệ cần được 

lý giải và có cảnh báo kèm theo giải pháp phù hợp. 

Bảy là, xây dựng cơ sở dữ liệu khoa học và số hóa về nhân sinh quan người Ê-đê 

và các biểu hiện biến đổi hiện nay, phục vụ lưu trữ, giáo dục, hoạch định chính sách và 

phát triển cộng đồng. Cơ sở dữ liệu gồm bản đồ nhân sinh quan theo buôn làng, tư liệu 

hình ảnh, âm thanh, văn bản về lễ hội, luật tục, nghi lễ, bài giảng dân gian... Đồng thời, 

cần xây dựng hệ thống chỉ báo theo dõi, đánh giá định kỳ sự biến đổi nhân sinh quan để 

hỗ trợ quản lý và ra quyết định theo tinh thần Nghị quyết 57-NQ/TW của Ban chấp hành 

Trung ương nhằm “đổi mới phương thức quản trị quốc gia, phát triển kinh tế - xã hội, 

ngăn chặn nguy cơ tụt hậu, đưa đất nước phát triển bức phá, giàu mạnh trong kỷ nguyên 

mới” [11, tr. 1 - 2]. 

Tám là, chuyển hóa kết quả nghiên cứu thành chính sách cụ thể trong lĩnh vực văn 

hóa, giáo dục, phát triển cộng đồng và truyền thông. Có thể xây dựng chương trình giáo 

dục nhân sinh quan Ê-đê trong trường học, mô hình lễ hội cộng đồng gắn bảo tồn với 

giá trị sống, sản phẩm truyền thông lan tỏa nhận thức tích cực. Đồng thời, tích hợp kết 

quả nghiên cứu vào quy hoạch văn hóa, tín ngưỡng, du lịch sinh thái, phát triển kinh tế 

cộng đồng bền vững. 

Chín là, khuyến khích cộng đồng Ê-đê tham gia chủ động vào hoạt động bảo tồn 

và quảng bá văn hóa. Tổ chức lớp học, câu lạc bộ, nhóm nghệ thuật; hợp tác với tổ chức 

văn hóa, giáo dục, du lịch để triển khai dự án đại chúng hóa văn hóa Ê-đê. Viện nghiên 

cứu, trường đại học và tổ chức phi chính phủ có thể hỗ trợ đáng kể trong quá trình này. 

Thứ hai, trên cơ sở nghiên cứu, cần phát huy các biến đổi tích cực trong nhân 

sinh quan như những nguồn lực tinh thần và văn hóa nội sinh cho phát triển bền vững, 

biến các giá trị tích cực từ hiện tượng cá biệt thành xu hướng xã hội. 

Một số biến đổi đáng ghi nhận như: (1) sự cởi mở hơn trong tư duy, tiếp thu kiến 

thức hiện đại nhưng vẫn giữ lòng tự hào dân tộc; (2) sự hài hòa trong nhận thức giữa lợi 

ích cá nhân và lợi ích cộng đồng thể hiện qua việc người Ê-đê ngày càng có ý thức chăm 

lo phát triển kinh tế gia đình, đồng thời vẫn tích cực tham gia các hoạt động buôn làng; 

(3) thái độ tôn trọng luật pháp Nhà nước đồng thời vẫn duy trì luật tục truyền thống 

trong xử lý các vấn đề cộng đồng. 



141 

 

 

Những yếu tố này cần được lan tỏa rộng rãi thông qua các chương trình truyền 

thông cộng đồng, giáo dục liên thế hệ, hoạt động văn hóa nghệ thuật, lễ hội và phong 

trào thi đua trong thôn buôn. Cụ thể, có thể tổ chức các lớp học chuyên đề về văn hóa 

Ê-đê trong trường học; lồng ghép nội dung giáo dục nhân sinh quan vào chương trình 

dân vận, đoàn thể; tôn vinh các cá nhân tiêu biểu trong gìn giữ và phát huy giá trị sống 

tích cực. Phát huy biến đổi tích cực không chỉ là ghi nhận mà còn là nhân rộng, làm giàu 

và truyền cảm hứng để cộng đồng nâng cao nội lực, bản lĩnh và bản sắc. Để thực hiện 

giải pháp này, cần giải quyết các nhiệm vụ sau: 

Một là, trên cơ sở kết quả nghiên cứu, cần tổng hợp và hệ thống hóa các biểu hiện 

tiêu biểu của sự biến đổi tích cực trong nhân sinh quan của người Ê-đê. Việc tổng kết 

này không chỉ dừng lại ở mô tả mà phải đi sâu phân tích các đặc điểm, điều kiện hình 

thành và giá trị thực tiễn của các biến đổi tích cực. Các nội dung trọng tâm cần được 

làm rõ bao gồm: sự thay đổi trong tư duy tiếp nhận tri thức, thể hiện ở thái độ cầu thị, 

cởi mở hơn với khoa học kỹ thuật nhưng vẫn giữ gìn lòng tự hào dân tộc; sự cân bằng 

giữa lợi ích cá nhân và cộng đồng thể hiện qua mô hình phát triển kinh tế hộ song hành 

với tham gia sinh hoạt buôn làng; hay tinh thần chấp hành luật pháp quốc gia gắn liền 

với duy trì luật tục xử lý tranh chấp trong cộng đồng. Công việc này cần được thực hiện 

bởi nhóm nghiên cứu liên ngành, có sự tham gia của cán bộ văn hóa, già làng, trí thức 

người Ê-đê và đại diện cộng đồng cư dân. 

Hai là, xây dựng các bộ tiêu chí và biểu mẫu đánh giá nhằm nhận diện, phân loại 

và đo lường mức độ lan tỏa của các giá trị nhân sinh tích cực trong từng nhóm dân cư, 

từng buôn làng. Các bộ công cụ này cần linh hoạt, có tính ứng dụng cao, giúp chính 

quyền cấp cơ sở và các tổ chức đoàn thể xác định được những biểu hiện tích cực trong 

thực tiễn để kịp thời tuyên dương và nhân rộng. Nội dung của tiêu chí có thể bao gồm: 

mức độ tham gia hoạt động cộng đồng; tinh thần tương thân tương ái; biểu hiện tôn trọng 

thiên nhiên; cách ứng xử hài hòa giữa truyền thống và hiện đại… Việc xây dựng và thử 

nghiệm các bộ công cụ này nên do Sở Văn hóa - Thể thao và Du lịch tỉnh Đắk Lắk chủ 

trì, phối hợp với các viện nghiên cứu, trường đại học và chính quyền địa phương. 

Ba là, ngành giáo dục phối hợp cùng Trung tâm Văn hóa các dân tộc thiểu số và 

các trường học địa phương thường xuyên tổ chức các hoạt động tuyên truyền, giáo dục 

nhằm lan tỏa sâu rộng các giá trị nhân sinh tích cực thông qua nhiều kênh, phương thức 



142 

 

 

khác nhau. Trong lĩnh vực giáo dục, cần đưa nội dung về nhân sinh quan Ê-đê vào 

chương trình ngoại khóa, hoạt động trải nghiệm sáng tạo tại các trường phổ thông dân 

tộc nội trú hoặc trường phổ thông nơi có đông học sinh Ê-đê theo học. Các hoạt động 

như giao lưu với nghệ nhân, già làng, xây dựng tủ sách “Nhân sinh Ê-đê”, tổ chức ngày 

hội văn hóa tộc người... là những hình thức vừa mang tính giáo dục vừa tạo động lực 

truyền cảm hứng.  

Bốn là, lồng ghép nội dung phát huy nhân sinh quan tích cực vào các chương trình 

dân vận, hoạt động của Mặt trận Tổ quốc và các tổ chức đoàn thể (Đoàn Thanh niên, 

Hội Phụ nữ, Hội Nông dân…). Thông qua các buổi sinh hoạt chi hội, lớp tập huấn, hội 

nghị biểu dương, có thể đưa những câu chuyện, tấm gương người thật – việc thật nhằm 

minh chứng và truyền cảm hứng về sự kết hợp hài hòa giữa giá trị truyền thống và tinh 

thần đổi mới. Đồng thời, khuyến khích tổ chức các cuộc thi, sáng kiến cộng đồng như 

“Buôn làng đoàn kết, nhân văn”, “Gương sáng nhân sinh Ê-đê”… để tạo không gian thi 

đua, lan tỏa giá trị sống tích cực.  

Năm là, trung tâm văn hóa tỉnh, huyện, các hội văn học nghệ thuật và sự tham gia 

của nghệ sĩ, tác giả dân gian người Ê-đê cần phối hợp tổ chức các hoạt động văn hóa – 

nghệ thuật, lễ hội mang tính sáng tạo, hiện đại hóa nhưng vẫn giữ hồn cốt truyền thống, 

qua đó làm sống động và gần gũi hóa các giá trị nhân sinh tích cực. Cần đổi mới nội 

dung và cách thức tổ chức lễ hội truyền thống như lễ mừng lúa mới, lễ cúng bến nước, 

để không chỉ dừng lại ở yếu tố nghi lễ mà còn chuyển tải được tinh thần yêu thiên nhiên, 

cộng đồng và sự gắn bó giữa các thế hệ. Khuyến khích sáng tác các tác phẩm nghệ thuật, 

đặc biệt là âm nhạc, kịch bản sân khấu hóa, phim ngắn, truyện tranh… thể hiện hình ảnh 

người Ê-đê mới: vừa kế thừa truyền thống, vừa biết chủ động hội nhập.  

Sáu là, xây dựng cơ chế tôn vinh, khen thưởng và nhân rộng các cá nhân, gia đình, 

buôn làng điển hình trong việc gìn giữ và phát huy giá trị sống tích cực. Việc tôn vinh 

không chỉ dừng lại ở hình thức biểu dương mà cần có chính sách cụ thể như hỗ trợ sản 

xuất, khuyến học, xây dựng mô hình điểm… nhằm khích lệ tinh thần tự lực, sáng tạo và 

hướng thiện.  

Tóm lại, việc phát huy các biến đổi tích cực trong nhân sinh quan của người Ê-đê 

không thể chỉ dừng lại ở việc ghi nhận, mà cần được tổ chức thành một chiến lược hành 

động có tính hệ thống, liên ngành và liên kết chặt chẽ với các thiết chế văn hóa, giáo 



143 

 

 

dục, chính trị, xã hội tại cơ sở. Qua đó, không chỉ nâng cao nội lực và bản lĩnh văn hóa 

cho cộng đồng người Ê-đê, mà còn đóng góp tích cực vào sự phát triển bền vững của 

tỉnh Đắk Lắk nói riêng và vùng Tây Nguyên nói chung. 

Thứ ba, việc nhận diện và khắc phục các xu hướng tiêu cực cần được tiến hành 

song song với phát huy tích cực, trên tinh thần biện chứng “xây – chống”, hướng tới tái 

cấu trúc nhân sinh quan thay vì phủ định truyền thống. 

Một số biểu hiện cần lưu ý gồm: (1) lối sống cá nhân thực dụng, ít quan tâm đến 

đời sống cộng đồng; (2) sự lệch chuẩn trong nhận thức giá trị văn hóa - chẳng hạn, xem 

lễ hội chỉ là hình thức giải trí chứ không còn là không gian linh thiêng giáo dục truyền 

thống; (3) suy giảm niềm tin vào luật tục, tín ngưỡng cổ truyền, từ đó dẫn đến đứt gãy 

các thế hệ trong truyền thừa giá trị. Đặc biệt, với lớp trẻ Ê-đê vốn chịu ảnh hưởng mạnh 

từ mạng xã hội, giáo dục hiện đại và môi trường sống đa dạng, việc định hướng nhân 

sinh quan là vô cùng cấp thiết. Đối tượng này cần được đặt vào trung tâm của công tác 

giáo dục, truyền thông với phương pháp gần gũi, sáng tạo, dễ tiếp cận nhưng vẫn giữ 

được chiều sâu văn hóa. Nghiên cứu và nhận diện rõ những biến đổi tiêu cực nhân sinh 

quan của người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk hiện nay là cơ sở để đưa ra các giải pháp hiệu quả 

nhằm ngăn chặn, khắc phục và điều chỉnh kịp thời những vấn đề nảy sinh trong đời sống 

cộng đồng Ê-đê, đồng thời bảo tồn giá trị văn hóa truyền thống một cách đúng đắn và 

bền vững. Do đó cần thực hiện:  

Một là, các viện nghiên cứu, trường đại học, Sở Văn hóa - Thể thao và Du lịch 

tỉnh, phối hợp cùng chính quyền cấp xã và già làng, trưởng buôn phối hợp tổ chức các 

cuộc khảo sát, nghiên cứu chuyên sâu nhằm nhận diện đầy đủ, khách quan và kịp thời 

các xu hướng tiêu cực trong nhân sinh quan của người Ê-đê. Nội dung khảo sát cần tập 

trung vào ba nhóm biểu hiện chính: (1) sự gia tăng khuynh hướng cá nhân chủ nghĩa, 

đặt lợi ích cá nhân trên cộng đồng, dẫn đến lối sống thực dụng, thờ ơ với các giá trị 

truyền thống; (2) hiện tượng lễ hội bị thương mại hóa, giải trí hóa, mất dần chức năng 

thiêng liêng trong việc giáo dục đạo lý, truyền thống văn hóa; và (3) suy giảm niềm tin 

vào tín ngưỡng cổ truyền, luật tục, khiến quá trình truyền thừa văn hóa giữa các thế hệ 

bị gián đoạn. Phương thức thực hiện gồm các hình thức như phỏng vấn sâu, thảo luận 

nhóm, điều tra xã hội học bằng bảng hỏi và quan sát điền dã.  



144 

 

 

Hai là, đội ngũ chuyên gia liên ngành: nhân học, xã hội học, giáo dục học, truyền 

thông và quản lý văn hóa phân tích các nguyên nhân dẫn đến xu hướng tiêu cực, đặc 

biệt làm rõ tác động của các yếu tố như toàn cầu hóa, đô thị hóa, ảnh hưởng từ mạng xã 

hội, thay đổi mô hình giáo dục và cơ cấu gia đình. Cần đánh giá sự khác biệt giữa các 

nhóm dân cư Ê-đê (trẻ tuổi - trung niên - cao niên; cư trú ở đô thị - nông thôn - vùng 

sâu) để xác định trọng điểm can thiệp. Ngoài ra, cần so sánh với các cộng đồng dân tộc 

khác ở Tây Nguyên để thấy được tính đặc thù và tính phổ quát của các vấn đề nhân sinh.  

Ba là, thiết kế các chương trình truyền thông, giáo dục để điều chỉnh nhận thức, 

hành vi sống lệch chuẩn - đặc biệt tập trung vào giới trẻ Ê-đê. Các chương trình cần lồng 

ghép nội dung nhân sinh quan vào hình thức gần gũi, dễ tiếp nhận như: sân khấu hóa 

truyền thống, phim tài liệu ngắn trên mạng xã hội, mô hình “truyền thông văn hóa học 

đường” hoặc hoạt động trải nghiệm “một ngày làm người Ê-đê”. Đồng thời, triển khai 

các hoạt động ngoại khóa, hội thi, câu lạc bộ thanh niên với chủ đề sống nghĩa tình, gắn 

bó cộng đồng, ứng xử nhân văn.  

Bốn là, tổ chức các lớp bồi dưỡng, tập huấn dành cho cán bộ đoàn thể, giáo viên 

và cán bộ truyền thông cơ sở nhằm nâng cao năng lực nhận diện, ứng phó và giáo dục 

về các xu hướng nhân sinh quan tiêu cực. Nội dung đào tạo bao gồm kỹ năng tiếp cận 

giới trẻ dân tộc thiểu số, phương pháp giáo dục văn hóa phi chính quy, cách lồng ghép 

nội dung nhân sinh quan trong hoạt động thường nhật của thôn buôn.  

Năm là, xây dựng cơ chế phản hồi cộng đồng và giám sát xã hội để kịp thời phát 

hiện và xử lý những biểu hiện nhân sinh quan lệch chuẩn tại cơ sở. Cần phát huy vai trò 

của già làng, người có uy tín, hội đồng luật tục, và các tổ chức mặt trận trong việc theo 

dõi đời sống văn hóa - đạo đức của cộng đồng. Mỗi buôn cần xây dựng bộ quy ước ứng 

xử văn hóa mới, kế thừa luật tục truyền thống nhưng có bổ sung các nội dung về lối 

sống tích cực trong bối cảnh hội nhập. Hằng năm, tổ chức sơ kết, đánh giá các mô hình 

buôn làng “không có biểu hiện nhân sinh lệch chuẩn” để biểu dương và nhân rộng.  

Sáu là, ban hành chính sách hỗ trợ vật chất và khuyến khích tinh thần đối với các 

mô hình giáo dục và điều chỉnh nhân sinh quan tiêu biểu. Có thể lồng ghép các nội dung 

này vào các chương trình mục tiêu quốc gia về phát triển bền vững vùng đồng bào dân 

tộc thiểu số, trong đó quy định ngân sách dành cho các hoạt động tuyên truyền, mô hình 

thí điểm, sản phẩm truyền thông văn hóa bằng tiếng Ê-đê. Đồng thời, xây dựng cơ chế 



145 

 

 

tôn vinh, khen thưởng các cá nhân, buôn làng có sáng kiến hoặc thành tích trong việc 

duy trì lối sống nhân văn, gắn bó cộng đồng, bảo tồn tri thức văn hóa. Chủ thể thực hiện 

gồm HĐND tỉnh, Sở Kế hoạch – Đầu tư, Ban Dân tộc, các tổ chức chính trị – xã hội và 

các cơ quan truyền thông. 

Thứ tư, các kết quả nghiên cứu cần được cụ thể hóa thành mô hình thực tiễn gắn 

với đời sống buôn làng, bảo đảm nhân sinh quan được thực hành và nội tại hóa trong 

không gian xã hội cụ thể. 

Các mô hình có thể bao gồm: “Buôn làng phát triển dựa trên giá trị văn hóa Ê-đê”, 

“Trường học giữ gìn và phát huy nhân sinh quan truyền thống”, “Lễ hội cộng đồng tôn 

vinh giá trị sống Ê-đê”, hay các câu lạc bộ thanh niên gìn giữ di sản văn hóa – tinh thần. 

Mỗi mô hình cần có mục tiêu rõ ràng, phương pháp triển khai cụ thể, nguồn lực đảm 

bảo và cơ chế giám sát, đánh giá. Ngoài ra, việc lồng ghép bảo tồn giá trị tinh thần với 

phát triển kinh tế, du lịch, sinh kế bền vững là hướng đi hiệu quả. Ví dụ, phát triển du 

lịch cộng đồng gắn với trải nghiệm đời sống, nghi lễ Ê-đê có thể vừa tạo thu nhập cho 

người dân, vừa nâng cao lòng tự hào và trách nhiệm gìn giữ bản sắc. 

Thứ năm, sự phối hợp liên ngành, liên cấp và sự tham gia của cộng đồng là điều 

kiện quyết định để các giải pháp đi vào cuộc sống một cách thực chất, tránh tình trạng 

hình thức hoặc ngắn hạn. Trong đó, Nhà nước đóng vai trò kiến tạo chính sách, hỗ trợ 

kinh phí, quy hoạch phát triển và đào tạo nguồn nhân lực. Các viện nghiên cứu, trường 

đại học đóng vai trò cung cấp tri thức khoa học, phân tích chính sách và triển khai thực 

nghiệm. Cộng đồng người Ê-đê đóng vai trò chủ thể trung tâm - từ khâu tham gia khảo 

sát đến thực hiện và giám sát các mô hình văn hóa. Các tổ chức phi chính phủ, đoàn thể 

xã hội có thể hỗ trợ về kỹ năng, truyền thông và kết nối quốc tế. Đặc biệt, cần xây dựng 

cơ chế tài chính đa dạng – kết hợp ngân sách Nhà nước, xã hội hóa và hợp tác quốc tế 

để đảm bảo tính lâu dài cho các chương trình. 

Cuối cùng, cần xây dựng hệ thống theo dõi, đánh giá thường xuyên sự biến đổi 

nhân sinh quan để kịp thời điều chỉnh chính sách, bảo đảm quá trình bảo tồn và phát 

huy giá trị nhân sinh Ê-đê diễn ra linh hoạt, thích ứng và bền vững trong bối cảnh lịch 

sử – xã hội mới. Việc đánh giá không chỉ dừng ở kết quả đầu ra mà phải đi vào tác động 

thực sự đến đời sống văn hóa - xã hội, sự thay đổi nhận thức và hành vi của người dân. 

Cần có các tiêu chí đánh giá chất lượng nhân sinh quan mới - như mức độ gắn bó cộng 



146 

 

 

đồng, hành vi thân thiện môi trường, tinh thần hiếu học, lòng biết ơn, ý thức công dân… 

để điều chỉnh chương trình theo hướng ngày càng phù hợp và hiệu quả hơn. 

4.2.2. Đẩy mạnh công tác tuyên truyền, phổ biến, giáo dục để nâng cao nhận thức 

cho người Ê-đê nói riêng và mọi tầng lớp nhân dân nói chung phát huy những biến 

đổi tích cực, hạn chế những biến đổi tiêu cực nhân sinh quan của người Ê-đê ở tỉnh 

Đắk Lắk hiện nay 

Đẩy mạnh công tác tuyên truyền, phổ biến, giáo dục để nâng cao nhận thức cho 

người Ê-đê nói riêng và mọi tầng lớp nhân dân nói chung trong việc phát huy những 

biến đổi tích cực, hạn chế những biến đổi tiêu cực trong nhân sinh quan của người Ê-đê 

ở tỉnh Đắk Lắk hiện nay là một trong những nhiệm vụ có ý nghĩa chiến lược trong tiến 

trình xây dựng con người mới và phát triển bền vững vùng dân tộc thiểu số. Nghị quyết 

số 33-NQ/TW (2014) đã khẳng định cần “xây dựng văn hóa và con người Việt Nam phát 

triển toàn diện, hướng đến chân - thiện - mỹ” [7, tr. 2], do đó, việc định hướng nhân sinh 

quan cho đồng bào Ê-đê càng trở nên cấp thiết. Trong bối cảnh Đắk Lắk đang chịu tác 

động mạnh từ đô thị hóa, chuyển dịch kinh tế, giao thoa văn hóa và ảnh hưởng của 

truyền thông hiện đại, việc định hướng nhân sinh quan không chỉ mang ý nghĩa đối với 

cộng đồng Ê-đê mà còn góp phần củng cố nền tảng tinh thần chung của toàn xã hội. 

Nhiệm vụ này cũng phù hợp với tinh thần của Nghị quyết số 57-NQ/TW ngày 

22/12/2024 về đột phá khoa học, công nghệ, đổi mới sáng tạo và chuyển đổi số quốc 

gia, khi nhấn mạnh yêu cầu phát triển nguồn nhân lực chất lượng cao, nâng cao dân trí 

và ý thức công dân trong kỷ nguyên số, đồng thời củng cố bản lĩnh văn hóa và nhân sinh 

quan khoa học để cộng đồng người Ê-đê tự tin hội nhập theo tinh thần của Nghị quyết 

số 59-NQ/TW ngày 24/01/2025 của Ban chấp hành Trung ương về hội nhập quốc tế. Để 

công tác tuyên truyền - giáo dục đạt hiệu quả, cần thực hiện một số định hướng và giải 

pháp trọng tâm sau: 

Thứ nhất, đẩy mạnh công tác tuyên truyền, phổ biến, giáo dục để nâng cao nhận 

thức cho người Ê-đê nói riêng và mọi tầng lớp nhân dân nói chung về những biến đổi 

tích cực trong nhân sinh quan của người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk hiện nay. 

Đẩy mạnh công tác tuyên truyền, phổ biến, giáo dục nhằm nâng cao nhận thức cho 

người Ê-đê nói riêng và mọi tầng lớp nhân dân nói chung về những biến đổi tích cực 

trong nhân sinh quan của người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk hiện nay là nhiệm vụ quan trọng 



147 

 

 

và cấp thiết, góp phần củng cố nền tảng tư tưởng – văn hóa, tạo động lực tinh thần bền 

vững cho sự phát triển của vùng Tây Nguyên trong bối cảnh mới. Trong điều kiện tồn 

tại xã hội đang biến đổi nhanh chóng, nhân sinh quan của người Ê-đê cũng vận động 

theo những chiều hướng đa dạng, vừa kế thừa giá trị truyền thống, vừa tiếp nhận các yếu 

tố mới của đời sống hiện đại. Vì vậy, công tác tuyên truyền – giáo dục không chỉ nhằm 

bảo tồn cái “đã có”, mà quan trọng hơn là giúp cộng đồng và xã hội nhận thức đúng, 

đánh giá đúng và định hướng đúng những biến đổi tích cực đang hình thành trong nhân 

sinh quan Ê-đê, từ đó biến chúng thành nguồn lực tinh thần cho phát triển. 

Việc nhận diện, tôn vinh và lan tỏa những chuyển biến tích cực về tư duy, lối sống, 

quan hệ cộng đồng và khát vọng vươn lên của người Ê-đê không nên được hiểu như sự 

đối lập giữa truyền thống và hiện đại, mà cần được đặt trong mối quan hệ biện chứng 

giữa ổn định và phát triển của ý thức xã hội. Những chuyển biến ấy vừa thể hiện sự thích 

ứng linh hoạt của cộng đồng Ê-đê trước các điều kiện sống mới, vừa phản ánh khả năng 

tự điều chỉnh của nhân sinh quan nhằm đáp ứng yêu cầu phát triển bền vững. Do đó, 

công tác tuyên truyền – giáo dục cần được triển khai trên cơ sở khoa học, bám sát thực 

tiễn đời sống, tránh cách tiếp cận áp đặt hoặc lý tưởng hóa truyền thống. 

Một là, tập trung tuyên truyền và giáo dục sâu rộng về các biểu hiện tích cực đang 

hình thành trong nhân sinh quan người Ê-đê hiện nay, như tinh thần hiếu học, ý chí vươn 

lên trong lao động sản xuất, sự linh hoạt trong thích ứng với môi trường sống đa tộc 

người, tinh thần gắn bó với buôn làng, ý thức trách nhiệm với cộng đồng, cũng như sự 

dung hòa ngày càng rõ nét giữa tôn trọng luật tục và chấp hành pháp luật của Nhà nước. 

Những biểu hiện này cho thấy nhân sinh quan Ê-đê không đứng ngoài quá trình hiện đại 

hóa, mà đang từng bước tái cấu trúc để phù hợp với các chuẩn mực xã hội mới. 

Các chuyển biến tích cực ấy được thể hiện cụ thể qua việc nhiều thanh niên Ê-đê 

chủ động học nghề, tiếp cận tri thức mới, khởi nghiệp trong nông nghiệp, du lịch cộng 

đồng, dịch vụ văn hóa, đồng thời vẫn tham gia gìn giữ lễ hội, tiếng nói, trang phục và 

các tập tục truyền thống của dân tộc mình. Việc tuyên truyền cần làm rõ rằng đây không 

phải là sự “đánh đổi” giữa truyền thống và phát triển, mà là kết quả của quá trình chọn 

lọc và dung hợp giá trị, trong đó những yếu tố nhân văn của nhân sinh quan truyền thống 

tiếp tục được phát huy trong hình thức mới. 



148 

 

 

Trong bối cảnh hiện nay, công tác tuyên truyền – giáo dục cần đặc biệt chú trọng 

tới thế hệ trẻ Ê-đê, lực lượng đang chịu tác động trực tiếp và mạnh mẽ của kinh tế thị 

trường, giáo dục hiện đại và mạng xã hội. Việc nâng cao nhận thức cho thanh niên cần 

hướng tới giúp họ hiểu rằng nhân sinh quan truyền thống không đồng nghĩa với lạc hậu, 

mà chính là nền tảng tinh thần để họ định vị bản thân, xác lập bản lĩnh văn hóa và lựa 

chọn con đường phát triển phù hợp. Các hình thức giáo dục trải nghiệm, học tập liên thế 

hệ, hoạt động ngoại khóa tại nhà dài, không gian văn hóa Ê-đê cần được tổ chức linh 

hoạt, gắn với đời sống thực tiễn để tăng tính thuyết phục và hiệu quả. 

Đặc biệt, giáo dục nhận thức cần gắn chặt với việc nuôi dưỡng khát vọng phát triển 

chính đáng. Nếu trong xã hội truyền thống, tình yêu quê hương của người Ê-đê chủ yếu 

được thể hiện qua việc bảo vệ đất đai, buôn làng và luật tục, thì trong bối cảnh mới, tình 

yêu đó cần được chuyển hóa thành ý chí học tập, lao động sáng tạo, khởi nghiệp bền 

vững và nâng cao chất lượng cuộc sống gia đình, cộng đồng. Nhân sinh quan Ê-đê hiện 

đại vì thế cần được định hướng như sự kết hợp hài hòa giữa cội nguồn văn hóa và khát 

vọng vươn lên, giữa tinh thần cộng đồng và trách nhiệm cá nhân trong xã hội. 

Hai là, khuyến khích và lan tỏa các tấm gương người Ê-đê tiêu biểu – những cá 

nhân dám nghĩ, dám làm, biết khai thác giá trị văn hóa truyền thống để phát triển kinh 

tế, làm giàu hợp pháp và đóng góp tích cực cho cộng đồng. Việc tuyên dương các điển 

hình này trên các phương tiện truyền thông, trong nhà trường và thông qua hoạt động 

của các đoàn thể không chỉ mang ý nghĩa cổ vũ tinh thần, mà còn góp phần cụ thể hóa 

những biến đổi tích cực của nhân sinh quan thành các hình mẫu sống động, dễ tiếp nhận 

và có sức lan tỏa xã hội. 

Ba là, đổi mới hình thức và phương thức tuyên truyền – giáo dục theo hướng phù 

hợp với điều kiện tiếp cận và đặc thù văn hóa của người Ê-đê. Việc sử dụng song ngữ 

Ê-đê – Việt, kết hợp truyền thông truyền thống với truyền thông hiện đại, phát huy hiệu 

quả các kênh như loa phát thanh buôn làng, sân khấu hóa trong lễ hội, phim tài liệu, 

tranh cổ động văn hóa sẽ giúp thông điệp giáo dục thấm sâu hơn vào đời sống cộng 

đồng. Đồng thời, cần phát huy vai trò chủ thể của già làng, nghệ nhân, cán bộ xã – buôn, 

giáo viên và các tổ chức đoàn thể, bởi họ vừa là người am hiểu văn hóa Ê-đê, vừa có uy 

tín và khả năng tác động trực tiếp đến sự điều chỉnh nhận thức và hành vi của cộng đồng 

trong quá trình biến đổi nhân sinh quan hiện nay. 



149 

 

 

Thứ hai, tuyên truyền, phổ biến, giáo dục, định hướng để người Ê-đê nói riêng và 

mọi tầng lớp nhân dân nói chung nhận diện, khắc phục những biến đổi tiêu cực trong 

nhân sinh quan của người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk hiện nay. 

Trong tiến trình hội nhập và phát triển, cộng đồng người Ê-đê tại tỉnh Đắk Lắk 

đang trải qua những biến đổi sâu sắc không chỉ trong điều kiện kinh tế – xã hội mà còn 

trong hệ giá trị tinh thần định hướng lối sống và hành vi xã hội. Nhân sinh quan, với tư 

cách là hạt nhân tinh thần chi phối cách con người nhìn nhận về ý nghĩa cuộc sống, mối 

quan hệ giữa cá nhân với cộng đồng, giữa con người với tự nhiên và thế giới siêu hình, 

tất yếu chịu sự tác động trực tiếp của những biến đổi đó. Bên cạnh những chuyển biến 

tích cực góp phần nâng cao ý thức cá nhân, tinh thần chủ động, sáng tạo và hội nhập, 

thực tiễn cũng cho thấy sự xuất hiện ngày càng rõ của những biểu hiện tiêu cực trong 

nhân sinh quan như xu hướng thực dụng hóa các giá trị sống, sự suy giảm tính cố kết 

cộng đồng, lệch chuẩn trong tiếp nhận giá trị văn hóa ngoại lai, cũng như tình trạng phai 

nhạt niềm tin vào các thiết chế truyền thống như luật tục, tín ngưỡng và nghi lễ cộng 

đồng. 

Dưới góc nhìn của chủ nghĩa duy vật lịch sử, những biểu hiện tiêu cực này không 

phải là hiện tượng ngẫu nhiên, mà phản ánh mâu thuẫn giữa sự biến đổi nhanh chóng 

của tồn tại xã hội với khả năng điều chỉnh chưa kịp thời của ý thức xã hội. Chính vì vậy, 

công tác tuyên truyền, phổ biến, giáo dục và định hướng nhân sinh quan có vai trò đặc 

biệt quan trọng và cấp thiết, không chỉ nhằm “phê phán” các biểu hiện lệch chuẩn, mà 

quan trọng hơn là giúp cộng đồng nhận diện đúng bản chất của sự biến đổi, từ đó chủ 

động điều chỉnh nhận thức và hành vi theo hướng phù hợp với yêu cầu phát triển bền 

vững. 

Trong bối cảnh lớp trẻ người Ê-đê đang chịu ảnh hưởng mạnh mẽ của môi trường 

sống đa văn hóa, truyền thông số và lối sống thị trường, việc định hướng giá trị sống 

càng cần được tiến hành một cách có hệ thống, linh hoạt nhưng vẫn bảo đảm chiều sâu 

văn hóa và bản sắc dân tộc. Công tác tuyên truyền – giáo dục vì thế phải được xem như 

một quá trình tác động lâu dài, liên tục, hướng tới khơi dậy năng lực tự nhận thức, tự 

điều chỉnh và tự bảo vệ hệ giá trị của cộng đồng trước những tác động tiêu cực từ bên 

ngoài. 



150 

 

 

Việc xây dựng chiến lược truyền thông và giáo dục phù hợp sẽ giúp người Ê-đê và 

các tầng lớp nhân dân nhận diện rõ những biến đổi tiêu cực trong nhân sinh quan hiện 

nay, như: một bộ phận thanh niên xa rời sinh hoạt buôn làng, thờ ơ với lễ hội và nghi lễ 

truyền thống, thiên về lối sống cá nhân hóa, chịu ảnh hưởng mạnh của mạng xã hội và 

văn hóa tiêu dùng. Trong lĩnh vực tín ngưỡng – tâm linh, xuất hiện xu hướng thực dụng 

hóa nghi lễ, xem cúng bái như phương tiện cầu lợi cá nhân hơn là không gian củng cố 

niềm tin cộng đồng và đạo lý truyền thống. Các giá trị đạo đức cốt lõi như tình nghĩa 

buôn làng, lòng biết ơn tổ tiên, tinh thần đoàn kết và trách nhiệm cộng đồng cũng có dấu 

hiệu suy giảm. Việc tuyên truyền, giáo dục và định hướng nhận thức vì vậy cần tạo nền 

tảng cho quá trình khắc phục các biểu hiện này, hướng tới sự điều chỉnh hài hòa giữa 

truyền thống và hiện đại. 

Đồng thời, công tác giáo dục cần gắn với việc nâng cao ý thức pháp luật, bảo đảm 

sự thống nhất giữa luật tục và pháp luật Nhà nước, đúng với tinh thần Nghị quyết số 66-

NQ/TW năm 2025 về đổi mới công tác xây dựng và thi hành pháp luật. Đây là điều kiện 

quan trọng để hạn chế các hành vi lệch chuẩn, củng cố trật tự xã hội và tạo môi trường 

thuận lợi cho sự phát triển nhân sinh quan lành mạnh trong cộng đồng Ê-đê hiện nay. 

Trên cơ sở đó, việc đẩy mạnh công tác tuyên truyền, giáo dục và định hướng nhận 

thức cần được triển khai bài bản, phù hợp với ngôn ngữ, văn hóa và bối cảnh sinh hoạt 

của người Ê-đê. Để phát huy các biến đổi tích cực, đồng thời hạn chế và từng bước khắc 

phục các biến đổi tiêu cực trong nhân sinh quan của người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk hiện 

nay, cần thực hiện đồng bộ các biện pháp sau: 

Một là, xây dựng nội dung tuyên truyền phù hợp với văn hóa truyền thống của 

người Ê-đê. Việc xác định đúng nội dung tuyên truyền có ý nghĩa nền tảng trong định 

hướng nhận thức xã hội. Nội dung cần dựa trên các giá trị nhân sinh cốt lõi của người 

Ê-đê như tinh thần đoàn kết buôn làng, lòng biết ơn tổ tiên, sự hòa hợp với thiên nhiên, 

quan niệm sống vì cộng đồng, tôn trọng luật tục và đạo lý truyền thống. Đồng thời, cần 

nhấn mạnh tính tiếp biến tích cực giữa truyền thống và hiện đại, làm rõ rằng hội nhập 

không đồng nghĩa với đánh mất bản sắc. Bên cạnh đó, các nội dung tuyên truyền cũng 

cần chỉ ra và cảnh báo rõ những xu hướng tiêu cực như lối sống thực dụng, suy giảm 

đạo lý buôn làng, xem nhẹ luật tục và nghi lễ truyền thống. Việc sử dụng song ngữ Ê-đê 



151 

 

 

– Việt, kết hợp với các hình thức kể chuyện dân gian, giai thoại quen thuộc sẽ giúp thông 

điệp trở nên gần gũi, dễ tiếp nhận và dễ thực hành. 

Hai là, sử dụng linh hoạt, hiệu quả các phương tiện và hình thức tuyên truyền phù 

hợp với điều kiện tiếp nhận của người Ê-đê. Cần kết hợp hài hòa giữa truyền thông hiện 

đại và các hình thức truyền thống như phát thanh buôn làng, sinh hoạt cộng đồng, sân 

khấu hóa, trình diễn văn hóa dân gian. Việc ứng dụng mạng xã hội, video ngắn, phóng 

sự truyền hình bằng tiếng Ê-đê sẽ giúp tiếp cận hiệu quả giới trẻ, trong khi các thiết chế 

văn hóa cơ sở như nhà sinh hoạt cộng đồng, trường học là không gian quan trọng để tổ 

chức tọa đàm, chiếu phim, trưng bày tư liệu, qua đó lan tỏa các giá trị nhân sinh quan 

tích cực. 

Ba là, phát triển nội dung giáo dục và đào tạo chuyên sâu về giá trị nhân sinh quan 

Ê-đê trong hệ thống giáo dục. Cần tích hợp các giá trị văn hóa, nhân sinh quan Ê-đê vào 

chương trình giáo dục phổ thông vùng dân tộc thiểu số; biên soạn tài liệu, sách song ngữ 

Ê-đê – Việt; tổ chức các khóa học, chuyên đề về văn hóa và nhân sinh quan Ê-đê. Đồng 

thời, đào tạo đội ngũ giáo viên, cán bộ văn hóa có năng lực truyền đạt các giá trị này 

một cách linh hoạt, phù hợp với bối cảnh biến đổi xã hội hiện nay. 

Bốn là, khuyến khích sự tham gia chủ động của cộng đồng, phát huy vai trò của cá 

nhân uy tín như già làng, trưởng buôn. Các già làng, nghệ nhân, chức sắc tôn giáo và cá 

nhân tiêu biểu là những chủ thể có ảnh hưởng trực tiếp đến việc điều chỉnh nhân sinh 

quan trong cộng đồng. Việc huy động họ tham gia vào công tác tuyên truyền, giáo dục 

thông qua kể chuyện truyền thống, tổ chức nghi lễ, cố vấn văn hóa buôn làng sẽ nâng 

cao tính thuyết phục và hiệu quả. Đồng thời, cần tạo điều kiện để thanh niên Ê-đê tham 

gia các mô hình truyền thông sáng tạo, câu lạc bộ văn hóa, nhóm nghiên cứu trẻ, qua đó 

hình thành lực lượng kế cận có ý thức gìn giữ và phát triển nhân sinh quan Ê-đê trong 

thời đại mới. 

Thứ ba, cần tăng cường giáo dục ý thức pháp luật cho cộng đồng người Ê-đê và 

toàn thể nhân dân để công tác tuyên truyền, phổ biến, giáo dục để nâng cao nhận thức 

cho người Ê-đê nói riêng và mọi tầng lớp nhân dân nói chung hiểu rõ những biến đổi 

tích cực và biến đổi tiêu cực nhân sinh quan của người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk hiện nay. 

Để công tác tuyên truyền, phổ biến, giáo dục nâng cao nhận thức cho người Ê-đê 

nói riêng và mọi tầng lớp nhân dân nói chung đạt được hiệu quả thiết thực, không thể 



152 

 

 

tách rời vai trò của giáo dục ý thức pháp luật. Trong bối cảnh hiện nay, việc tăng cường 

giáo dục pháp luật có ý nghĩa đặc biệt quan trọng không chỉ ở phương diện quản lý xã 

hội, mà còn ở phương diện định hướng và điều chỉnh nhân sinh quan của người Ê-đê 

trước những biến đổi sâu sắc do quá trình đô thị hóa, thị trường hóa và giao thoa văn 

hóa mang lại. Giáo dục pháp luật giúp cộng đồng nhận thức đúng rằng sống nhân văn, 

tôn trọng luật tục truyền thống và chấp hành pháp luật Nhà nước không phải là những 

yêu cầu đối lập, mà là những yếu tố bổ sung, hỗ trợ lẫn nhau trong việc hình thành một 

nhân sinh quan tiến bộ, phù hợp với điều kiện lịch sử – xã hội mới. Đây là yêu cầu nhất 

quán của Nghị quyết 66-NQ/TW, đồng thời phù hợp với mục tiêu xây dựng xã hội công 

bằng, kỷ cương, văn minh và phát triển bền vững mà các nghị quyết chiến lược của 

Đảng đã xác định. 

Trước hết, giáo dục pháp luật là công cụ quan trọng để định hướng và củng cố 

những yếu tố tích cực trong nhân sinh quan của người Ê-đê. Trong xã hội hiện đại, khi 

các giá trị truyền thống như sự gắn bó cộng đồng, lòng kính trọng tổ tiên, lối sống hài 

hòa với tự nhiên đứng trước nguy cơ bị lấn át bởi lối sống thực dụng, cá nhân hóa và xu 

hướng lệch chuẩn đạo đức, thì ý thức pháp luật đóng vai trò như một khuôn khổ chuẩn 

mực giúp cá nhân tự điều chỉnh hành vi. Dưới góc nhìn triết học Mác – Lênin, pháp luật 

là một hình thái ý thức xã hội có chức năng điều chỉnh hành vi con người phù hợp với 

lợi ích chung. Vì vậy, giáo dục pháp luật không chỉ dừng lại ở việc truyền đạt quy định 

hay chế tài, mà sâu xa hơn là giúp mỗi người dân, đặc biệt là thế hệ trẻ Ê-đê, hiểu rõ 

mối quan hệ giữa quyền – nghĩa vụ – trách nhiệm xã hội, từ đó củng cố các giá trị nhân 

sinh cốt lõi như tôn trọng con người, bảo vệ môi trường sống và gìn giữ bản sắc buôn 

làng trong điều kiện mới. 

Hai là, ý thức pháp luật góp phần trực tiếp ngăn chặn và khắc phục những biến đổi 

tiêu cực trong nhân sinh quan của người Ê-đê. Những hiện tượng như buông lỏng luật 

tục, thờ ơ với sinh hoạt cộng đồng, chạy theo lối sống hưởng thụ, hoặc xem nhẹ các 

chuẩn mực đạo đức buôn làng không chỉ phản ánh sự suy giảm giá trị truyền thống, mà 

còn tiềm ẩn nguy cơ dẫn tới các hành vi vi phạm pháp luật như tảo hôn, bạo lực gia đình, 

tranh chấp đất đai, khai thác tài nguyên bừa bãi. Trong trường hợp này, giáo dục pháp 

luật giúp cộng đồng nhận diện rõ ranh giới giữa truyền thống cần bảo tồn và những tập 

quán không còn phù hợp với yêu cầu phát triển xã hội hiện đại; đồng thời thiết lập các 



153 

 

 

chuẩn mực chung để điều chỉnh hành vi theo hướng tiến bộ, góp phần làm lành mạnh 

hóa các quan hệ xã hội trong buôn làng. 

Ba là, giáo dục pháp luật cần được triển khai song song với việc bảo tồn và phát 

huy những giá trị truyền thống tốt đẹp trong nhân sinh quan của người Ê-đê. Các nghi 

lễ, phong tục, luật tục không chỉ là biểu hiện văn hóa, mà còn là những chuẩn mực đạo 

đức có chức năng điều tiết hành vi cá nhân trong cộng đồng. Do đó, giáo dục pháp luật 

không nên được thực hiện theo cách áp đặt cơ học các quy định hiện đại, mà cần tiếp 

cận theo hướng biện chứng, kết hợp hài hòa giữa pháp luật Nhà nước và các quy tắc 

buôn làng tiến bộ. Việc lồng ghép các giá trị truyền thống như tinh thần đoàn kết, trách 

nhiệm cộng đồng, lòng biết ơn tổ tiên vào hệ chuẩn mực pháp lý hiện đại sẽ giúp cộng 

đồng Ê-đê tiếp nhận pháp luật một cách tự nguyện, từ đó thúc đẩy quá trình nội tâm hóa 

pháp luật trong đời sống tinh thần và nhân sinh quan của người dân. 

Bốn là, tăng cường giáo dục pháp luật là điều kiện quan trọng để hình thành nhân 

sinh quan tích cực, chủ động và có trách nhiệm của người Ê-đê trong xã hội hiện đại. 

Một nhân sinh quan tích cực không chỉ thể hiện ở lối sống chan hòa với buôn làng, tôn 

trọng thiên nhiên, mà còn ở ý thức công dân, tinh thần thượng tôn pháp luật và trách 

nhiệm xã hội. Khi hiểu luật và sống theo luật, người Ê-đê có điều kiện phát huy vai trò 

chủ thể của mình trong phát triển kinh tế, bảo vệ môi trường, đấu tranh với các hành vi 

sai trái, đồng thời chủ động học tập, lao động và cống hiến cho sự phát triển bền vững 

của cộng đồng và địa phương. Ở đây, pháp luật không chỉ là công cụ cưỡng chế, mà trở 

thành nền tảng đạo đức – xã hội góp phần hoàn thiện nhân sinh quan trong bối cảnh đa 

văn hóa của tỉnh Đắk Lắk. 

Cuối cùng, để nâng cao hiệu quả giáo dục pháp luật cho người Ê-đê, cần có sự phối 

hợp đồng bộ giữa các cơ quan nhà nước, hệ thống giáo dục, các tổ chức đoàn thể và 

chính cộng đồng dân tộc thiểu số. Việc tổ chức các lớp phổ biến pháp luật bằng tiếng Ê-

đê, xây dựng tài liệu pháp lý song ngữ, lồng ghép nội dung giáo dục pháp luật vào lễ hội 

truyền thống, chương trình học đường và các mô hình buôn làng không vi phạm pháp 

luật là những giải pháp thiết thực, có tính khả thi cao. Đặc biệt, cần phát huy vai trò của 

già làng, trưởng buôn, chức sắc tôn giáo và người có uy tín như những “cầu nối văn hóa 

– pháp lý”, giúp chuyển tải nội dung pháp luật một cách mềm dẻo, phù hợp với tâm lý 

và nhân sinh quan của cộng đồng Ê-đê hiện nay. 



154 

 

 

Thứ tư, tăng cường tuyên truyền, phổ biến, giáo dục nhân sinh quan khoa học, 

cách mạng cho người dân nhằm phát huy những biến đổi tích cực trong nhân sinh quan 

của người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk hiện nay. 

Việc tăng cường tuyên truyền, phổ biến và giáo dục nhân sinh quan khoa học, cách 

mạng cho người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk hiện nay là yêu cầu cấp thiết, xuất phát từ thực 

tiễn chuyển biến nhanh chóng và sâu sắc của đời sống kinh tế, xã hội và văn hóa trong 

bối cảnh hội nhập quốc tế và hiện đại hóa đất nước. Trước sự biến đổi mạnh mẽ của tồn 

tại xã hội – thể hiện qua chuyển dịch cơ cấu kinh tế, thay đổi phương thức sinh kế, mở 

rộng giao lưu văn hóa và tác động của truyền thông hiện đại – nhân sinh quan của người 

Ê-đê với tư cách là một hình thái ý thức xã hội cũng đang vận động, điều chỉnh và tái 

cấu trúc. Do đó, việc định hướng nhân sinh quan theo tinh thần khoa học, cách mạng, 

tiến bộ, đồng thời gắn bó chặt chẽ với các giá trị truyền thống tốt đẹp không chỉ có ý 

nghĩa trước mắt mà còn mang tính chiến lược lâu dài trong việc củng cố nội lực tinh 

thần, phát huy yếu tố tích cực trong tư duy và lối sống của cộng đồng Ê-đê, hạn chế 

nguy cơ lệch chuẩn giá trị hoặc mai một bản sắc văn hóa. Để thực hiện có hiệu quả giải 

pháp này, cần tập trung triển khai các nhiệm vụ cơ bản sau: 

Một là, giáo dục nhân sinh quan khoa học, cách mạng gắn với khát vọng phát 

triển, hội nhập và sáng tạo của người Ê-đê trong bối cảnh mới. Nhân sinh quan khoa 

học, cách mạng theo tinh thần chủ nghĩa Mác – Lênin không phải là hệ thống giáo điều 

trừu tượng, mà là sự thống nhất biện chứng giữa nhận thức khoa học về thế giới, niềm 

tin vào khả năng cải biến hiện thực và ý chí hành động tích cực của con người. Việc giáo 

dục nhân sinh quan này cho người Ê-đê vừa kế thừa tinh thần đổi mới sáng tạo theo 

Nghị quyết 57-NQ/TW, vừa hiện thực hóa khát vọng làm giàu chính đáng, cống hiến 

cho cộng đồng theo Nghị quyết 68-NQ/TW. Trong văn hóa Ê-đê truyền thống, ý thức 

cộng đồng luôn được đề cao thông qua hình thức nhà dài, sự chia sẻ lao động sản xuất, 

các nghi lễ gắn kết buôn làng và vai trò của già làng. Đây chính là nền tảng thuận lợi để 

lan tỏa những giá trị của nhân sinh quan khoa học: sống không chỉ vì bản thân mà còn 

vì cộng đồng, vì sự phát triển hài hòa giữa con người – xã hội – tự nhiên. Do đó, cần 

định hướng cho người Ê-đê, đặc biệt là thế hệ trẻ, hiểu rằng lòng yêu quê hương, tự hào 

dân tộc không chỉ dừng lại ở biểu tượng hay nghi lễ, mà phải được cụ thể hóa bằng hành 



155 

 

 

động thiết thực như học tập, lao động sáng tạo, khởi nghiệp, làm giàu chính đáng và chủ 

động gìn giữ, phát triển bản sắc văn hóa dân tộc trong điều kiện hiện đại. 

Hai là, nhân sinh quan khoa học, cách mạng cần khơi dậy tư duy thực tiễn, tinh 

thần tự lực, tự cường và ý chí vươn lên của mỗi cá nhân trong cộng đồng Ê-đê. Theo 

quan điểm duy vật lịch sử, con người vừa là sản phẩm của hoàn cảnh lịch sử – xã hội, 

vừa là chủ thể cải biến hoàn cảnh ấy thông qua hoạt động thực tiễn. Trong quá khứ, do 

những điều kiện lịch sử, địa lý và kinh tế – xã hội đặc thù, người Ê-đê từng phải đối mặt 

với nhiều khó khăn, hạn chế. Tuy nhiên, trong giai đoạn hiện nay, cộng đồng Ê-đê đang 

đứng trước nhiều cơ hội mới từ các chính sách phát triển vùng đồng bào dân tộc thiểu 

số, từ quá trình chuyển dịch cơ cấu kinh tế và mở rộng giao lưu văn hóa. Để tận dụng 

hiệu quả các cơ hội đó, giáo dục nhân sinh quan khoa học cần giúp người Ê-đê chuyển 

biến tư duy từ trông chờ, ỷ lại sang chủ động, sáng tạo; từ quan niệm “sống đủ”, “an 

phận” sang khát vọng vươn lên xây dựng cuộc sống ấm no, văn minh và hạnh phúc. Sự 

thay đổi này không chỉ nâng cao chất lượng sống của từng cá nhân, mà còn tạo động lực 

nội sinh thúc đẩy sự phát triển bền vững của buôn làng và địa phương. 

Ba là, nhân sinh quan khoa học, cách mạng phải được kết hợp chặt chẽ với lòng 

tự hào dân tộc và khát vọng hội nhập có bản lĩnh. Giáo dục nhân sinh quan tiến bộ không 

đồng nghĩa với phủ định các giá trị truyền thống của người Ê-đê như sử thi, luật tục, lễ 

hội, không gian văn hóa cồng chiêng, mà là làm cho những giá trị ấy thích ứng với điều 

kiện lịch sử – xã hội mới. Việc bảo tồn cồng chiêng thông qua giáo dục học đường, số 

hóa các sử thi như Đam San, hay tổ chức lễ hội truyền thống gắn với du lịch cộng đồng 

chính là những biểu hiện sinh động của quá trình chuyển hóa giá trị truyền thống trong 

điều kiện hiện đại. Qua đó, nhân sinh quan của người Ê-đê không chỉ “hòa nhập” mà 

còn được “nâng tầm”, giúp cộng đồng tự tin khẳng định bản sắc văn hóa của mình trong 

tiến trình hội nhập quốc gia và quốc tế, với tư cách là chủ thể sáng tạo và kiến tạo tương 

lai. 

Bốn là, công tác tuyên truyền, phổ biến và giáo dục nhân sinh quan khoa học cần 

được tổ chức đồng bộ, sáng tạo và phù hợp với đặc trưng văn hóa – tâm lý của người Ê-

đê. Các chương trình tuyên truyền cần được lồng ghép linh hoạt vào hoạt động của các 

thiết chế văn hóa cộng đồng thông qua vai trò của già làng, trưởng buôn, các hội nhóm 

văn hóa, tổ chức thanh niên và phụ nữ. Sự kết hợp giữa hình thức truyền miệng truyền 



156 

 

 

thống với các phương tiện truyền thông hiện đại như truyền hình, mạng xã hội, video 

bằng tiếng Ê-đê sẽ tạo hiệu ứng lan tỏa mạnh mẽ, đặc biệt đối với giới trẻ. Đồng thời, 

các cơ sở giáo dục cần đưa nội dung giáo dục nhân sinh quan khoa học, cách mạng vào 

hoạt động ngoại khóa, sinh hoạt chuyên đề và các phong trào thi đua học tập, sáng tạo, 

cống hiến. 

Năm là, giáo dục nhân sinh quan khoa học, cách mạng phải gắn chặt với hành 

động thực tiễn và hệ thống chính sách phát triển cụ thể. Nhân sinh quan khoa học chỉ 

thực sự phát huy tác dụng khi được hiện thực hóa trong các chương trình phát triển kinh 

tế – xã hội, xây dựng nông thôn mới, xây dựng buôn làng văn hóa và hỗ trợ khởi nghiệp 

cho thanh niên dân tộc thiểu số. Thông qua việc gắn giáo dục nhân sinh quan với chính 

sách, mỗi người Ê-đê sẽ có điều kiện làm chủ cuộc sống, phát huy năng lực cá nhân và 

đóng góp tích cực cho cộng đồng. Chính quá trình này sẽ tạo ra động lực nội sinh bền 

vững, thúc đẩy sự phát triển hài hòa giữa kinh tế, văn hóa và con người ở tỉnh Đắk Lắk 

trong giai đoạn mới. 

Thứ năm, tiếp tục đẩy mạnh giáo dục truyền thống, lòng tự hào, tự tôn dân tộc; 

phát huy có hiệu quả vai trò của sự biến đổi tích cực trong nhân sinh quan của người 

Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk hiện nay. 

Việc tiếp tục đẩy mạnh giáo dục truyền thống, bồi dưỡng lòng tự hào và tự tôn dân 

tộc; đồng thời phát huy hiệu quả những biến đổi tích cực trong nhân sinh quan của người 

Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk hiện nay là một trong những giải pháp có ý nghĩa then chốt nhằm 

củng cố nền tảng văn hóa – tinh thần, nuôi dưỡng bản lĩnh dân tộc trong điều kiện hội 

nhập quốc tế ngày càng sâu rộng. Từ góc độ triết học Mác – Lênin, đây chính là quá 

trình tác động có ý thức vào lĩnh vực ý thức xã hội, nhằm định hướng sự vận động của 

nhân sinh quan theo hướng tiến bộ, phù hợp với yêu cầu của tồn tại xã hội mới nhưng 

vẫn bảo đảm tính kế thừa lịch sử. 

Giáo dục truyền thống và tinh thần tự hào dân tộc đối với người Ê-đê cần được đặt 

trong mối liên hệ biện chứng với lịch sử – văn hóa bản địa, nơi kết tinh những giá trị 

nhân sinh được hình thành và bồi đắp qua nhiều thế hệ. Những giá trị ấy không chỉ biểu 

hiện ở các hình thức sinh hoạt văn hóa đặc trưng như lễ cúng bến nước, lễ mừng lúa 

mới, diễn xướng sử thi, không gian văn hóa cồng chiêng…, mà còn thấm sâu vào lối 

sống cộng đồng, tinh thần lao động cần cù, ý thức cố kết buôn làng và truyền thống yêu 



157 

 

 

thương, đùm bọc lẫn nhau. Chính hệ giá trị nhân sinh này đã đóng vai trò như một “lực 

cản văn hóa tích cực”, giúp cộng đồng Ê-đê giữ vững bản sắc và bản lĩnh tinh thần trước 

những biến động phức tạp của lịch sử. 

Tuy nhiên, dưới góc nhìn duy vật biện chứng, giáo dục truyền thống không thể chỉ 

dừng lại ở việc tái hiện quá khứ một cách bảo tồn thụ động, mà cần được chuyển hóa 

thành động lực tinh thần thúc đẩy nhận thức và hành động của chủ thể trong hiện tại. 

Đặc biệt, đối với thế hệ trẻ Ê-đê – lực lượng đang trực tiếp chịu tác động mạnh mẽ của 

toàn cầu hóa và đa dạng hóa giá trị – việc giúp họ hiểu rõ ý nghĩa nhân sinh sâu xa của 

lối sống cộng đồng, của nghi lễ tạ ơn rừng, của lễ mừng lúa mới như biểu tượng của mối 

quan hệ hài hòa giữa con người và tự nhiên sẽ góp phần hình thành khả năng “tiếp biến 

văn hóa có chọn lọc”. Khi đó, tinh thần tự hào truyền thống không chỉ là cảm xúc, mà 

được nâng lên thành ý thức trách nhiệm và năng lực sáng tạo trong việc bảo vệ, phát 

triển văn hóa dân tộc trong điều kiện mới. 

Phát huy hiệu quả những biểu hiện tích cực trong sự biến đổi nhân sinh quan hiện 

nay của người Ê-đê cũng chính là một hình thức giáo dục truyền thống theo cách tiếp 

cận hiện đại và biện chứng. Thực tiễn cho thấy, những biểu hiện như sự dung hòa giữa 

luật tục và pháp luật, giữa lợi ích cá nhân và lợi ích cộng đồng, tinh thần chủ động học 

tập, làm kinh tế, cùng thái độ cởi mở trong giao lưu văn hóa nhưng không đánh mất bản 

sắc đã phản ánh xu hướng vận động tích cực của nhân sinh quan Ê-đê trong bối cảnh 

phát triển. Đây là kết quả của quá trình tương tác giữa điều kiện kinh tế – xã hội mới và 

nền tảng giá trị truyền thống, cho thấy khả năng tự điều chỉnh của ý thức xã hội nhằm 

thích ứng với sự biến đổi của tồn tại xã hội. 

Chẳng hạn, nhiều thanh niên Ê-đê hiện nay dù sinh sống, học tập và làm việc ở đô 

thị vẫn tích cực tham gia lễ hội buôn làng, trân trọng vai trò của già làng, học đánh cồng 

chiêng, kể sử thi, hiểu và tôn trọng luật tục. Đây không phải là sự quay trở lại giản đơn 

với quá khứ, mà là sự kế thừa và tái cấu trúc nhân sinh quan theo hướng hiện đại, góp 

phần kết nối các thế hệ và tái tạo không gian văn hóa Ê-đê trong điều kiện sống mới. 

Việc phát hiện, tổng kết, tuyên truyền và nhân rộng những mô hình, tấm gương như vậy 

sẽ tạo ra hiệu ứng lan tỏa tích cực, thúc đẩy sự hình thành hệ giá trị sống tiến bộ trong 

cộng đồng. 



158 

 

 

Để công tác giáo dục truyền thống và phát huy nhân sinh quan tích cực đạt hiệu 

quả bền vững, cần có sự phối hợp đồng bộ giữa hệ thống giáo dục, các cơ quan văn hóa, 

chính quyền địa phương và chính cộng đồng người Ê-đê. Trường học cần tích hợp nội 

dung giáo dục văn hóa, phong tục, nhân sinh quan Ê-đê vào các hoạt động ngoại khóa; 

nhà sinh hoạt cộng đồng cần trở thành không gian diễn xướng sử thi, truyền dạy cồng 

chiêng và sinh hoạt văn hóa thường xuyên. Đặc biệt, phải phát huy vai trò của già làng, 

nghệ nhân, người có uy tín như những “chủ thể giáo dục văn hóa” – vừa là người truyền 

thụ tri thức truyền thống, vừa là hình mẫu nhân sinh sống động cho thế hệ trẻ noi theo. 

Cùng với đó, công tác tuyên truyền, giáo dục nhân sinh quan cần được đặt ngang 

tầm với các nhiệm vụ phát triển kinh tế – xã hội. Nhà nước và các tổ chức chính trị – xã 

hội cần có chính sách đầu tư dài hạn và đồng bộ, từ truyền thông bằng tiếng Ê-đê, đào 

tạo đội ngũ cán bộ giáo dục văn hóa dân tộc, đến khuyến khích các mô hình phát triển 

cộng đồng gắn với bảo tồn văn hóa. Thông qua đó, nhân sinh quan Ê-đê sẽ tiếp tục được 

bồi đắp theo hướng khoa học, tiến bộ và giàu bản sắc, trở thành nguồn lực tinh thần quan 

trọng cho sự phát triển bền vững của tỉnh Đắk Lắk trong giai đoạn mới. 

Thứ sáu, nâng cao vai trò của gia đình, nhà trường và xã hội trong giáo dục giá 

trị của sự biến đổi tích cực trong nhân sinh quan của người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk hiện 

nay cho thế hệ thanh thiếu niên. 

Việc nâng cao vai trò của gia đình, nhà trường và xã hội trong giáo dục các giá 

trị của sự biến đổi tích cực trong nhân sinh quan của người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk hiện 

nay cho thế hệ thanh thiếu niên là yêu cầu cấp thiết, xuất phát từ thực tiễn vận động 

nhanh chóng của đời sống kinh tế – xã hội, quá trình hội nhập sâu rộng và sự giao thoa 

đa chiều của các hệ giá trị văn hóa. Đây không chỉ là vấn đề giáo dục đạo đức đơn thuần, 

mà là quá trình tác động có định hướng vào ý thức xã hội của thế hệ kế thừa, nhằm hình 

thành nhân cách, đạo đức và bản lĩnh văn hóa phù hợp với điều kiện phát triển mới, đồng 

thời bảo đảm sự kế tục bền vững các giá trị nhân sinh quan Ê-đê. 

Một là, gia đình giữ vai trò nền tảng, lâu dài và trực tiếp nhất trong việc hình 

thành và chuyển hóa nhân sinh quan cho thanh thiếu niên Ê-đê. Trong cấu trúc xã hội 

truyền thống của người Ê-đê, gia đình không chỉ là đơn vị sinh hoạt kinh tế mà còn là 

không gian lưu giữ và truyền tải các giá trị nhân sinh cốt lõi thông qua quan hệ huyết 

thống, quan hệ thế hệ và đời sống thường nhật. Chính trong môi trường gần gũi giữa 



159 

 

 

ông bà, cha mẹ và con cháu, những giá trị như lòng biết ơn tổ tiên, ý thức cộng đồng, 

tinh thần tôn trọng tự nhiên, sự gắn bó với buôn làng được tiếp nhận một cách tự nhiên 

và bền vững. Trong bối cảnh hiện nay, gia đình cần chủ động định hướng cho con cháu 

nhận diện và trân trọng những biểu hiện tích cực trong sự biến đổi nhân sinh quan của 

người Ê-đê, như sự năng động trong lao động, phát triển kinh tế gắn với gìn giữ phong 

tục, sự linh hoạt trong thích ứng với môi trường sống mới nhưng không đánh mất mối 

liên hệ tinh thần với cộng đồng. Đặc biệt, vai trò nêu gương của ông bà, cha mẹ có ý 

nghĩa quyết định trong việc “hiện thực hóa” các giá trị nhân sinh quan tích cực, giúp thế 

hệ trẻ tiếp nhận không phải bằng lý thuyết trừu tượng mà bằng trải nghiệm sống cụ thể. 

Hai là, nhà trường có vai trò then chốt trong việc hệ thống hóa, chuẩn hóa và lan 

tỏa các giá trị biến đổi tích cực trong nhân sinh quan người Ê-đê theo cách khoa học, có 

định hướng và phù hợp với đặc điểm tâm lý lứa tuổi. Thông qua chương trình giảng dạy 

chính khóa, hoạt động ngoại khóa và các chuyên đề giáo dục văn hóa dân tộc, nhà trường 

giúp học sinh không chỉ hiểu truyền thống Ê-đê là “đã có”, mà quan trọng hơn là nhận 

thức được truyền thống ấy đang vận động, thích ứng và biến đổi như thế nào trong bối 

cảnh hiện đại. Các nội dung giáo dục cần tập trung làm rõ những biểu hiện tích cực của 

sự biến đổi nhân sinh quan, như tinh thần hội nhập mà không hòa tan, tiếp thu có chọn 

lọc các giá trị văn minh hiện đại, ý thức giữ gìn ngôn ngữ, trang phục, tín ngưỡng, cũng 

như vai trò chủ thể của người Ê-đê trong phát triển văn hóa – xã hội. Qua đó, nhà trường 

góp phần hình thành cho học sinh nhận thức rằng, sống hiện đại không phải là từ bỏ 

truyền thống, mà là quá trình tiếp biến sáng tạo để làm giàu bản sắc dân tộc trong điều 

kiện mới. 

Ba là, xã hội với hệ thống các thiết chế cộng đồng, tổ chức chính trị – xã hội và 

phương tiện truyền thông giữ vai trò tạo lập môi trường thực tiễn để củng cố và lan tỏa 

nhân sinh quan tích cực cho thế hệ trẻ Ê-đê. Các hình thức sinh hoạt cộng đồng như hội 

nghị buôn làng, sinh hoạt đoàn thể, ngày hội đại đoàn kết dân tộc, lễ hội truyền thống 

cần được tổ chức theo hướng lồng ghép nội dung giáo dục giá trị sống, lý tưởng sống và 

trách nhiệm công dân. Đặc biệt, cần phát huy vai trò của những người có uy tín như già 

làng, trưởng buôn, nghệ nhân, cán bộ văn hóa – những chủ thể vừa am hiểu truyền thống, 

vừa có khả năng dẫn dắt cộng đồng trong quá trình thích ứng với cái mới. Họ chính là 

“cầu nối sống động” giữa các giá trị truyền thống và những yêu cầu hiện đại, góp phần 



160 

 

 

làm cho sự biến đổi nhân sinh quan diễn ra theo hướng tích cực, có kiểm soát và phù 

hợp với đặc thù văn hóa Ê-đê. 

Bốn là, trong bối cảnh chuyển đổi số và truyền thông hiện đại, cần tận dụng hiệu 

quả các phương tiện truyền thông đại chúng, mạng xã hội và học liệu số để lan tỏa các 

giá trị nhân sinh quan tích cực của người Ê-đê. Việc xây dựng các sản phẩm truyền thông 

bằng tiếng Ê-đê và tiếng phổ thông, giới thiệu các tấm gương thanh niên Ê-đê tiêu biểu 

trong học tập, lao động, khởi nghiệp, bảo tồn văn hóa sẽ tạo ra hình mẫu nhân sinh cụ 

thể, gần gũi và có sức thuyết phục cao đối với giới trẻ. Thông qua đó, nhân sinh quan 

tích cực không chỉ được truyền đạt bằng lời kêu gọi, mà được “hiện thân” trong những 

câu chuyện đời sống thực, góp phần khơi dậy niềm tự hào, tự tôn dân tộc và ý chí vươn 

lên trong mỗi cá nhân. 

Năm là, sự phối hợp giữa gia đình – nhà trường – xã hội phải được tổ chức một 

cách đồng bộ, liên tục và có cơ chế cụ thể, lấy thanh thiếu niên Ê-đê làm trung tâm của 

quá trình giáo dục nhân sinh quan. Việc giáo dục sẽ khó đạt hiệu quả bền vững nếu thiếu 

sự thống nhất về nội dung, phương pháp và trách nhiệm giữa các chủ thể giáo dục. Do 

đó, cần thiết lập cơ chế phối hợp liên ngành giữa giáo dục, văn hóa, dân tộc, truyền 

thông và các tổ chức đoàn thể trong việc lồng ghép các giá trị nhân sinh quan Ê-đê vào 

chương trình hành động, phong trào thi đua và các cuộc vận động xây dựng đời sống 

văn hóa mới. Trên cơ sở đó, thế hệ trẻ Ê-đê sẽ được trang bị đầy đủ tri thức, bản lĩnh 

văn hóa và ý thức trách nhiệm xã hội để kế thừa, phát huy và phát triển những giá trị 

nhân sinh quan tích cực của dân tộc mình trong hành trình hướng tới tương lai bền vững. 

4.2.3. Tạo môi trường thuận lợi cho việc phát huy những biến đổi tích cực, hạn chế 

những biến đổi tiêu cực nhân sinh quan của người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk hiện nay 

Tạo môi trường thuận lợi để phát huy những biến đổi tích cực, hạn chế những biến 

đổi tiêu cực trong nhân sinh quan của người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk hiện nay là một nhiệm 

vụ mang tính chiến lược, gắn liền với yêu cầu bảo đảm sự vận động, chuyển hóa của đời 

sống tinh thần theo hướng tiến bộ, bền vững. Trong logic của triết học Mác – Lênin, 

nhân sinh quan thuộc về ý thức xã hội, chịu sự quy định sâu sắc của tồn tại xã hội; do 

đó, chỉ khi các điều kiện kinh tế – văn hóa – xã hội được cải thiện một cách căn bản và 

hài hòa thì những biến đổi trong nhân sinh quan mới diễn ra theo chiều hướng tích cực, 

ổn định và có tính lâu dài. 



161 

 

 

Các điều kiện kinh tế, văn hóa và xã hội không chỉ là nền tảng vật chất – tinh thần 

cho sự vận hành của đời sống xã hội, mà còn là môi trường trực tiếp hình thành, nuôi 

dưỡng và điều chỉnh đời sống nội tâm của con người. Chính trong môi trường ấy, các 

rung cảm giá trị, khuynh hướng tư duy, chuẩn mực hành vi và lý tưởng sống được hình 

thành và củng cố. Vì vậy, môi trường kinh tế – văn hóa – xã hội không chỉ là “bối cảnh 

bên ngoài”, mà là nhân tố nội tại tham gia trực tiếp vào quá trình kiến tạo nhân cách và 

định hướng nhân sinh quan của mỗi cá nhân trong cộng đồng Ê-đê. Trên cơ sở đó, để 

phát huy những biến đổi tích cực, đồng thời hạn chế những biểu hiện tiêu cực trong nhân 

sinh quan của người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk hiện nay, cần tập trung thực hiện các nhiệm 

vụ cơ bản sau: 

Thứ nhất, phát triển kinh tế gắn với nâng cao đời sống vật chất của đồng bào dân 

tộc thiểu số, trong đó có người Ê-đê, là điều kiện nền tảng để định hướng những biến 

đổi nhân sinh quan theo chiều hướng tích cực. Trong kết cấu của đời sống xã hội, kinh 

tế giữ vai trò là cơ sở hạ tầng, quyết định đến kiến trúc thượng tầng, trong đó có đời 

sống tinh thần, giá trị sống và nhân sinh quan. Khi đời sống vật chất được bảo đảm, các 

nhu cầu sinh tồn cơ bản được đáp ứng, con người có điều kiện vươn tới những nhu cầu 

cao hơn về văn hóa, đạo đức và phát triển bản thân. Điều này phù hợp với tinh thần của 

Nghị quyết 68-NQ/TW ngày 4/5/2025 về phát triển kinh tế tư nhân, trong đó khẳng định 

vai trò nòng cốt của các thành phần kinh tế trong xây dựng nền kinh tế độc lập, tự chủ 

và phát triển thịnh vượng [14, tr. 2]. 

Đối với cộng đồng Ê-đê, khi mức sống được cải thiện, người dân có điều kiện tái 

kết nối với các giá trị văn hóa – nhân sinh truyền thống như lễ cúng bến nước, lễ mừng 

lúa mới, lễ bỏ mả… bằng thái độ chủ động, tỉnh táo và có chọn lọc. Trong môi trường 

kinh tế lành mạnh, những biểu hiện nhân sinh quan tích cực như tinh thần cố kết cộng 

đồng, lòng biết ơn tổ tiên, ý thức gìn giữ thiên nhiên và xu hướng hướng thiện trong đời 

sống tâm linh có điều kiện được củng cố và phát huy. Ngược lại, sự nghèo đói kéo dài 

hoặc những lệch lạc của kinh tế thị trường như phân hóa xã hội, chạy theo lợi ích vật 

chất thuần túy, dễ dẫn tới sự biến dạng trong nhân sinh quan, biểu hiện ở lối sống thực 

dụng, mê tín dị đoan, thương mại hóa nghi lễ, thờ ơ với cộng đồng. Vì vậy, phát triển 

kinh tế không chỉ là mục tiêu kinh tế – xã hội, mà còn là giải pháp căn bản để điều chỉnh, 

nâng cao đời sống tinh thần và nhân sinh quan của người Ê-đê. VÌ vậy cần: 



162 

 

 

Một là, tiếp tục chuyển dịch cơ cấu kinh tế của tỉnh Đắk Lắk theo hướng công 

nghiệp hóa, hiện đại hóa, gắn với tạo việc làm và nâng cao thu nhập cho đồng bào dân 

tộc thiểu số. Nội dung này phù hợp với định hướng đột phá phát triển khoa học, công 

nghệ, đổi mới sáng tạo và chuyển đổi số được nêu trong Nghị quyết 57-NQ/TW ngày 

22/12/2024 [11, tr. 1], qua đó tạo tiền đề vật chất cho việc hình thành khát vọng phát 

triển, ý chí vươn lên và nhân sinh quan tích cực trong cộng đồng Ê-đê. 

Hai là, đa dạng hóa các hình thức tổ chức sản xuất và thành phần kinh tế nhằm giải 

phóng năng lực sản xuất, kết hợp hài hòa giữa phương thức sản xuất truyền thống và 

hiện đại. Trong quá trình giao khoán đất đai, rừng cây công nghiệp, đàn gia súc, cần chú 

trọng vận dụng kinh nghiệm quản lý tài nguyên theo mô thức truyền thống của người Ê-

đê, trong đó có yếu tố tín ngưỡng và luật tục, nhằm bảo đảm sự thống nhất giữa hiệu 

quả kinh tế và giá trị văn hóa – nhân sinh. 

Ba là, tiếp tục hoàn thiện chính sách phát triển kinh tế, đặc biệt là chính sách đất 

đai và quản lý tài nguyên rừng, phù hợp với đặc thù tộc người Ê-đê. Đất đai và rừng 

không chỉ là tư liệu sản xuất, mà còn là không gian văn hóa – sinh tồn gắn bó hữu cơ 

với đời sống tinh thần và nhân sinh quan của người Ê-đê. Việc giải quyết hợp lý các vấn 

đề về sở hữu, sử dụng đất đai, giao rừng cho cộng đồng buôn làng quản lý sẽ vừa bảo 

đảm sinh kế, vừa khôi phục không gian văn hóa truyền thống, góp phần củng cố ý thức 

trách nhiệm, tinh thần cộng đồng và thái độ tôn trọng tự nhiên. 

Bốn là, đầu tư xây dựng hạ tầng kinh tế – xã hội ở vùng đồng bào dân tộc thiểu số, 

đặc biệt là vùng sâu, vùng xa. Việc bảo đảm giao thông, điện, trường học, trạm y tế và 

phương tiện truyền thông không chỉ thúc đẩy phát triển kinh tế mà còn mở rộng khả 

năng tiếp cận thông tin, văn hóa và tri thức, từ đó tác động tích cực đến sự hình thành 

nhân sinh quan mới của người Ê-đê theo tinh thần Nghị quyết 57-NQ/TW. 

Năm là, tiếp tục thực hiện các chính sách ưu tiên phát triển kinh tế – xã hội vùng 

dân tộc thiểu số đến năm 2030, tầm nhìn 2045, đồng thời huy động nguồn lực xã hội và 

phát huy tính chủ động của chính cộng đồng Ê-đê. Việc lồng ghép các chương trình mục 

tiêu quốc gia, khuyến khích liên kết sản xuất, phát triển du lịch cộng đồng và làng nghề 

truyền thống sẽ tạo sinh kế bền vững, qua đó hình thành nhân sinh quan đề cao lao động, 

tự lực, sáng tạo và trách nhiệm xã hội. Điều này phù hợp với tinh thần hoàn thiện môi 



163 

 

 

trường pháp lý kiến tạo phát triển được nêu trong Nghị quyết 66-NQ/TW năm 2025 [13, 

tr. 2]. 

Thứ hai, tạo dựng môi trường văn hóa - xã hội thuận lợi để thúc đẩy những chuyển 

biến tích cực trong nhân sinh quan của người Ê-đê. 

Nhân sinh quan của con người, với tư cách là hệ thống các quan niệm về ý nghĩa 

cuộc sống, mục tiêu tồn tại, thái độ sống và định hướng hành vi, không hình thành một 

cách tự phát hay ngẫu nhiên, mà chịu sự quy định sâu sắc của điều kiện lịch sử – xã hội 

cụ thể. Theo quan điểm của triết học Mác – Lênin, nhân sinh quan thuộc về ý thức xã 

hội, phản ánh tồn tại xã hội và vận động cùng với sự biến đổi của các điều kiện kinh tế, 

văn hóa và xã hội. Đối với cộng đồng người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk, môi trường văn hóa 

– xã hội truyền thống không chỉ là không gian sinh tồn, mà còn là “môi trường giá trị” 

nuôi dưỡng và định hình những quan niệm sống mang đậm tính cộng đồng, sự gắn bó 

hài hòa với thiên nhiên và tinh thần nhân văn sâu sắc. 

Tuy nhiên, trong bối cảnh đẩy mạnh công nghiệp hóa, hiện đại hóa và hội nhập 

quốc tế, những biến đổi mạnh mẽ về điều kiện sống, cơ cấu kinh tế, phương thức giao 

tiếp xã hội và chuẩn mực giá trị đang tác động ngày càng sâu sắc tới nhân sinh quan của 

người Ê-đê. Sự vận động này vừa mở ra cơ hội làm giàu đời sống tinh thần, vừa tiềm ẩn 

nguy cơ làm phai nhạt hoặc biến dạng những giá trị nhân sinh truyền thống nếu thiếu 

môi trường văn hóa – xã hội lành mạnh để định hướng. Do đó, để các giá trị nhân sinh 

tích cực tiếp tục được bảo lưu, phát triển, đồng thời hạn chế và khắc phục những biểu 

hiện tiêu cực trong nhân sinh quan, cần chủ động kiến tạo một môi trường văn hóa – xã 

hội mang tính hỗ trợ, điều tiết và định hướng rõ ràng. Trong đó, việc bảo tồn và phát 

huy các giá trị nhân sinh quan thông qua lễ hội truyền thống có thể được xem là một 

điểm tựa tinh thần quan trọng của cộng đồng người Ê-đê hiện nay. Trên cơ sở đó, cần 

tập trung thực hiện một số giải pháp chủ yếu sau: 

Một là, đẩy mạnh xây dựng đời sống văn hóa cộng đồng ở các buôn làng Ê-đê, 

gắn các hoạt động lễ hội truyền thống với các phong trào xã hội như “Buôn làng văn 

hóa”, “Gia đình văn hóa”, “Thanh niên tình nguyện vì cộng đồng”. Cách làm này phù 

hợp với tinh thần của Nghị quyết 59-NQ/TW ngày 24/1/2025 về hội nhập quốc tế trong 

tình hình mới, trong đó nhấn mạnh yêu cầu hội nhập văn hóa – xã hội phải gắn với giữ 

gìn và phát huy giá trị văn hóa, sức mạnh con người Việt Nam. Thông qua các hoạt động 



164 

 

 

lễ hội được tổ chức trong không gian cộng đồng, những giá trị nhân sinh quan tích cực 

như lòng biết ơn tổ tiên, tinh thần đoàn kết buôn làng, sự yêu thương, khoan dung và 

niềm tin vào cuộc sống tốt đẹp được tái hiện, củng cố và lan tỏa, đặc biệt đối với thế hệ 

trẻ. Lễ hội vì thế không chỉ là sinh hoạt văn hóa truyền thống, mà còn là môi trường giáo 

dục nhân sinh quan thông qua thực hành nghi lễ, diễn xướng sử thi, trò chơi dân gian và 

các hình thức sinh hoạt cộng đồng mang tính cố kết xã hội cao. 

Hai là, chủ động hạn chế và khắc phục các biểu hiện lệch chuẩn đang xâm nhập 

vào đời sống lễ hội và tín ngưỡng của người Ê-đê, như mê tín dị đoan, lợi dụng tín 

ngưỡng để trục lợi, hay xu hướng thương mại hóa các nghi lễ truyền thống. Những hiện 

tượng như bói toán, cúng bái cầu may không chỉ làm suy giảm tính linh thiêng của lễ 

hội, mà còn làm lệch lạc chức năng giáo dục nhân sinh quan vốn có của các sinh hoạt 

văn hóa truyền thống. Vì vậy, chính quyền địa phương và các tổ chức đoàn thể cần phối 

hợp xây dựng các quy định, quy tắc tổ chức lễ hội phù hợp với văn hóa Ê-đê, tăng cường 

giám sát và xử lý nghiêm các hành vi làm biến dạng lễ hội, qua đó góp phần hình thành 

môi trường sinh hoạt lễ hội trong sáng, lành mạnh và có giá trị định hướng nhân sinh 

quan tích cực. 

Ba là, quan tâm giải quyết tốt các vấn đề an sinh xã hội nhằm tạo nền tảng vật 

chất ổn định cho cộng đồng người Ê-đê. Thực tiễn ở Đắk Lắk cho thấy, tại những vùng 

còn nhiều khó khăn, thiếu việc làm và thu nhập bấp bênh, người dân dễ rơi vào tâm lý 

thụ động, trông chờ, phó mặc số phận cho các thế lực siêu nhiên, từ đó hình thành những 

quan niệm sống lệch lạc, thiếu ý chí vươn lên. Do đó, việc đẩy mạnh các chương trình 

giảm nghèo bền vững, hỗ trợ sinh kế, đào tạo nghề và nâng cao năng lực nội sinh cho 

người Ê-đê không chỉ có ý nghĩa kinh tế – xã hội, mà còn là điều kiện quan trọng để 

điều chỉnh nhân sinh quan theo hướng tích cực, giúp người dân tin vào giá trị của lao 

động, tri thức và nỗ lực cá nhân. 

Bốn là, trong lĩnh vực giáo dục và truyền thông, cần tăng cường tuyên truyền, 

giáo dục về giá trị nhân văn, tính cộng đồng và tinh thần khai sáng được kết tinh trong 

các lễ hội Ê-đê. Thông qua trường học, phương tiện truyền thông đại chúng và các thiết 

chế văn hóa cơ sở, cần tổ chức các hoạt động giao lưu, đối thoại, trình diễn văn hóa – 

nghệ thuật nhằm lan tỏa nhận thức đúng đắn về vai trò của lễ hội trong đời sống tinh 

thần cộng đồng. Đồng thời, khuyến khích thanh thiếu niên Ê-đê tham gia trực tiếp vào 



165 

 

 

quá trình bảo tồn và thực hành lễ hội để từ đó hình thành ý thức trách nhiệm, lòng tự 

hào dân tộc và nhân sinh quan tích cực, chủ động hội nhập mà không đánh mất bản sắc. 

Cuối cùng, để các giải pháp trên thực sự đi vào đời sống, cần có sự phối hợp chặt 

chẽ giữa Nhà nước, các tổ chức xã hội và chính cộng đồng người Ê-đê. Nhà nước giữ 

vai trò định hướng, hỗ trợ và tạo hành lang pháp lý, nhưng cộng đồng Ê-đê phải là chủ 

thể trung tâm trong việc sáng tạo, gìn giữ và phát huy không gian văn hóa của mình. 

Môi trường văn hóa – xã hội chỉ thực sự phát huy hiệu quả khi được xây dựng trên cơ 

sở nhu cầu nội tại, niềm tin và khát vọng phát triển của cộng đồng, qua đó tạo điều kiện 

cho nhân sinh quan người Ê-đê tiếp tục vận động theo hướng tích cực, bền vững trong 

bối cảnh mới. 

4.2.4. Tiếp tục hoàn thiện cơ chế, chính sách của Đảng và Nhà nước về công tác 

dân tộc  

Trong thời kỳ đổi mới, nhận thức và cách tiếp cận đối với công tác dân tộc ở nước 

ta đã có sự chuyển biến mạnh mẽ, trở thành nội dung quan trọng trong quá trình phát 

triển đất nước. Kể từ Đại hội VI (1986), Đảng và Nhà nước đã xác định rõ vai trò then 

chốt của công tác dân tộc trong chiến lược phát triển toàn diện, trong đó người Ê-đê, 

một trong những cộng đồng dân tộc thiểu số sinh sống lâu đời tại Đắk Lắk được thụ 

hưởng nhiều chính sách lớn về kinh tế, văn hóa, giáo dục và bảo tồn di sản văn hóa. 

Những chủ trương này đã tác động sâu sắc đến đời sống vật chất, tinh thần, cũng như 

nhân sinh quan của đồng bào Ê-đê trong bối cảnh đổi mới và hội nhập. 

Các chính sách lớn như Nghị quyết 24-NQ/TW ngày 27/11/1989 của Bộ Chính trị, 

Quyết định 72-HĐBT ngày 13/3/1990 của Hội đồng Bộ trưởng (nay là Chính phủ). Hai 

văn kiện này đã mở đường cho sự đổi mới về công tác dân tộc. Quan điểm định hướng 

nội dung về công tác dân tộc trong giai đoạn mới được Đảng đánh giá, nhìn nhận một 

cách khoa học, khách quan: “Vấn đề dân tộc và đoàn kết dân tộc là vấn đề chiến lược 

cơ bản, lâu dài, đồng thời cũng là vấn đề cấp bách hiện nay của cách mạng Việt Nam 

bình đẳng, đoàn kết, tương trợ giúp đỡ nhau cùng phát triển, cùng nhau phấn đấu thực 

hiện thắng lợi sự nghiệp công nghiệp hóa, hiện đại hóa đất nước, xây dựng và bảo vệ tổ 

quốc Việt Nam xã hội chủ nghĩa. Kiên quyết đấu tranh với mọi âm mưu chia rẽ dân tộc” 

[5, tr 34-35].   



166 

 

 

Chính sách dân tộc của Nhà nước đã được đề cập, phát triển qua từng giai đoạn, 

thể hiện ở các bản Hiến pháp 1946, 1959, 1980, 1992, 2013. Ở các điều, khoản trong 

Hiến pháp năm 2013 nêu rõ: “Các dân tộc bình đẳng, đoàn kết, tôn trọng và giúp nhau 

cùng phát triển; nghiêm cấm mọi hành vi kỳ thị, chia rẽ dân tộc; Khoản 4 ghi: “Nhà 

nước thực hiện chính sách phát triển toàn diện và tạo điều kiện để tất cả các dân tộc 

thiểu số phát huy nội lực, cùng phát triển với đất nước; Điều 70, khoản 5 quy định: 

“Quốc hội quyết định chính sách dân tộc, chính sách tôn giáo của Nhà nước”… 

Trong giai đoạn hiện nay, nhiều chính sách lớn về phát triển kinh tế - xã hội vùng 

đồng bào DTTS và miền núi đã được ban hành, thể hiện sự quan tâm của Đảng và Nhà 

nước thông qua các văn bản chỉ đạo như: Quyết định số 135/1998/QĐ-TTg của Thủ 

tướng Chính phủ về phê duyệt chương trình phát triển kinh tế - xã hội các xã đặc biệt 

khó khăn miền núi và vùng sâu, vùng xa; Kết luận số 65-KL/TW ngày 30/10/2019 của 

Bộ Chính trị về tiếp tục thực hiện Nghị quyết số 24-NQ/TW của Ban chấp hành Trung 

ương Đảng khóa IX về công tác dân tộc trong tình hình mới; các Nghị quyết Đại hội 

Đảng toàn quốc lần thứ X, XI, XII, XIII luôn xác định công tác dân tộc là vấn đề chiến 

lược cơ bản, lâu dài, cấp bách, là nhiệm vụ của toàn Đảng, toàn dân, toàn quân và của 

cả hệ thống chính trị. Đặc biệt, Quốc hội hóa XIV đã phê duyệt Nghị quyết số 

88/2019/QH14 ngày 18/11/2019 về phê duyệt Đề án tổng thể phát triển kinh tế - xã hội 

vùng đồng bào dân tộc thiểu số và miền núi giai đoạn 2021 - 2030; Nghị quyết số 

120/2020/QH14 ngày 19/6/2020 của Quốc hội phê duyệt chủ trương đầu tư Chương 

trình mục tiêu Quốc gia phát triển KT-Xh vùng đồng bào DTTS và miền núi giai đoạn 

2021 - 2030. 

Về mặt văn hóa, khoản 3 điều 5 Hiến pháp 2013 quy định: “Các dân tộc có quyền 

dùng tiếng nói, chữ viết, giữ gìn bản sắc dân tộc, phát huy phong tục, tập quán truyền 

thống và văn hóa tốt đẹp của mình”.  

Nhà nước đã ban hành nhiều chính sách mang tính chiến lược trong việc bảo tồn 

và phát huy giá trị bản sắc văn hóa dân tộc. Đối với người Ê-đê, các chương trình như 

Đề án bảo tồn phát triển văn hóa dân tộc thiểu số đến năm 2020, Quyết định số 1270/QĐ-

TTg ngày 27/7/2011 và chỉ thị 194/CT-BVHTTDL ngày 20/10/2011... đã tạo hành lang 

pháp lý và nguồn lực cho các hoạt động phục dựng lễ hội truyền thống, bảo tồn cồng 

chiêng, truyền dạy tiếng Ê-đê trong cộng đồng, góp phần nuôi dưỡng niềm tự hào dân 



167 

 

 

tộc và củng cố nhân sinh quan tích cực, đề cao truyền thống, yêu thương cộng đồng và 

sống có trách nhiệm. Nghị quyết số 33-NQ/TW ngày 09/6/2014 của Hội nghị lần thứ 9 

Ban Chấp hành Trung ương Đảng (khóa XI) về Xây dựng và phát triển văn hóa, con 

người Việt Nam đáp ứng yêu cầu phát triển bền vững đất nước: “... Giữ gìn và phát huy 

di sản văn hóa các dân tộc thiêu số, nhất là tiếng nói, chữ viết, trang phục truyền thống 

các dân tộc thiểu số...” [7, tr. 4].  

Nghị quyết 23 của Bộ Chính trị về “Phương hướng phát triển kinh tế xã hội, bảo 

đảm quốc phòng an ninh vùng Tây Nguyên đến năm 2030, tầm nhìn 2045” xác định: 

“Xây dựng nền văn hóa Tây Nguyên tiên tiến, đậm đà bản sắc dân tộc, thống nhất trong 

đa dạng, tôn trọng các giá trị văn hóa khác biệt giữa các dân tộc, coi đây là động lực, 

nền tảng cho phát triển và hội nhập quốc tế của vùng. Ưu tiên bảo vệ, phát huy giá trị 

văn hóa, giá trị truyền thống, bản sắc văn hóa của các dân tộc thiểu số” [10, tr.4] đồng 

thời đặt ra những mục tiêu rất rõ ràng: “Nâng cao trình độ dân trí, đời sống vật chất và 

tinh thần của người dân; hình thành nếp sống văn minh; gia đình văn hóa trong đồng 

bào các dân tộc. Bảo tồn, phát huy các giá trị văn hóa, tín ngưỡng, tôn giáo, truyền thống 

tốt đẹp” [10, tr. 9]. 

Về công tác dân tộc ở địa phương, Tỉnh ủy Đắk Lắk đã ban hành Chỉ thị số 18-

CT/TU ngày 25/11/2021 về tăng cường sự lãnh đạo của Đảng đối với công tác dân tộc 

giai đoạn 2021 - 2030. Đây là văn bản có ý nghĩa quan trọng thể hiện sự quan tâm của 

Tỉnh ủy đối với công tác dân tộc và thực hiện chính sách dân tộc trong tình hình mới. 

Tháng 7 năm 2022, Hội đồng Nhân dân tỉnh Đắk Lắk ban hành Nghị quyết số 

06/2022/NQ-HĐND ngày 20/7/2022 Quy định về nguyên tắc, tiêu chí, định mức phân 

bổ vốn ngân sách Nhà nước thực hiện Chương trình mục tiêu quốc gia phát triển kinh tế 

- xã hội vùng đồng bào dân tộc thiểu số và miền núi, giai đoạn 2021 - 2030, giai đoạn I: 

từ năm 2021 đến năm 2025 trên địa bàn tỉnh Đắk Lắk [67].  

Ủy ban nhân dân tỉnh đã ban hành các kế hoạch cụ thể để triển khai chỉ thị của 

Tỉnh ủy và Nghị quyết của HĐND tỉnh như Kế hoạch số 11768/KH-UBND ngày 

30/11/2021 về phát triển kinh tế - xã hội vùng đồng bào dân tộc thiểu số và miền núi 

giai đoạn 2021 - 2030 nhằm phát huy tiềm năng, lợi thế và tinh thần tự lực vươn lên của 

đồng bào các dân tộc để phát triển nhanh, bền vững vùng đồng bào dân tộc thiểu số và 

miền núi của tỉnh; Kế hoạch số 119/KH-UBND ngày 07/6/2022 triển khai thực hiện 



168 

 

 

Chiến lược công tác dân tộc giai đoạn 2021 - 2030, tầm nhìn đến năm 2045 trên địa bàn 

tỉnh. Ủy ban nhân dân tỉnh đã kiện toàn Ban Chỉ đạo các Chương trình MTQG tỉnh Đắk 

Lắk tại Quyết định số 194/QĐ-UBND ngày 07/02/2023; ban hành Chương trình công 

tác năm 2023 tại Quyết định số 31/QĐ-BCĐ ngày 07/3/2023 để triển khai thực hiện. 

Năm 2021, Ủy ban nhân dân tỉnh Đắk Lắk ra Quyết định số 576/QĐ-UBND về 

việc ban hành kế hoạch hành động thực hiện Nghị quyết số 01/NQ/ĐH ngày 02 tháng 

11 năm 2020 của Đại hội đại biểu Đảng bộ tỉnh Đắk Lắk lần thứ XVII, nhiệm kỳ 2020 

- 2025 với mục tiêu: “Xây dựng tỉnh Đắk Lắk giàu đẹp, văn minh, bản sắc, xứng đáng 

vị trí trung tâm vùng Tây Nguyên; đảm bảo nâng cao đời sống vật chất và văn hóa, tinh 

thần của nhân dân” [162, tr. 4] và nhiệm vụ: “Nâng cao hiệu lực, hiệu quả quản lý Nhà 

nước trong lĩnh vực văn hóa, văn nghệ và thể dục, thể thao. Tiếp tục đẩy mạnh thực hiện 

Nghị quyết số 102/NQ-CP ngày 31/12/2014 của Quốc hội về ban hành Chương trình 

hành động của Chính phủ thực hiện Nghị quyết số 33-NQ/TW ngày 09/6/2014 tại Hội 

nghị lần thứ 9 Ban chấp hành Trung ương Đảng khóa XI về “Xây dựng và phát triển văn 

hóa, con người Việt Nam đáp ứng yêu cầu phát triển bền vững đất nước”” [7, tr. 18]. 

Năm 2022, Ủy ban nhân dân tỉnh phê duyệt dự án hỗ trợ kĩ thuật bảo tồn và phát huy 

giá trị văn hóa cồng chiêng trên địa bàn tỉnh Đắk Lắk do Trung tâm Hợp tác quốc tế tỉnh 

Jeollabuk (Hàn Quốc) tài trợ với giá trị trên 25.000 USD.  

Những định hướng này đã từng bước nâng cao điều kiện sống, phát huy tiềm năng 

nội lực và định hình nhân sinh quan mới cho người Ê-đê – từ lối sống nặng tính cộng 

đồng làng buôn, thiên về tự cung tự cấp, sang tư duy phát triển kinh tế hộ gia đình, khát 

vọng vươn lên làm giàu chính đáng và hội nhập xã hội hiện đại. Tuy nhiên, trên thực tế, 

một số chính sách vẫn còn hạn chế. Chẳng hạn, quy định về hỗ trợ đất sản xuất cho đồng 

bào dân tộc thiểu số tuy đã ban hành nhưng chưa gắn với điều kiện thổ nhưỡng và kết 

cấu hạ tầng thực tế, khiến một bộ phận người Ê-đê không thể khai thác hiệu quả nguồn 

lực này để cải thiện sinh kế. Mặt khác, chính sách đào tạo nghề còn chung chung, thiếu 

phân biệt giữa dân tộc Kinh và đồng bào dân tộc thiểu số, trong khi quá trình đào tạo 

người Ê-đê thường cần nhiều thời gian, kinh phí, cách tiếp cận linh hoạt hơn do rào cản 

về ngôn ngữ và tập quán. 

Về mặt nhân sinh quan, sự hỗ trợ về văn hóa, giáo dục, kinh tế đã thúc đẩy người 

Ê-đê hình thành những biến đổi tích cực như: tăng cường ý thức làm chủ cuộc sống, đề 



169 

 

 

cao học vấn và lao động chân chính, quan tâm đến sức khỏe, giáo dục con cái, phát huy 

truyền thống yêu nước, lòng biết ơn tổ tiên, sống có nghĩa, có tình. Những chuyển biến 

này góp phần nâng cao năng lực tự chủ, từ bỏ dần tư duy lệ thuộc vào trợ cấp Nhà nước, 

thay bằng tư duy vươn lên từ nội lực. 

Tuy nhiên, một số xu hướng tiêu cực cũng xuất hiện như: chủ nghĩa tiêu dùng thực 

dụng, tâm lý cầu may, mê tín dị đoan, lệch chuẩn trong ứng xử văn hóa... Các biểu hiện 

này là hệ quả của khoảng cách trong tiếp cận dịch vụ công, thông tin và giáo dục pháp 

luật, đặc biệt ở vùng sâu, vùng xa. Do đó, việc nâng cao hiệu quả các chính sách dân tộc 

cần gắn với quá trình điều chỉnh phù hợp đặc điểm văn hóa, xã hội của người Ê-đê. 

Đồng thời, cần quan tâm phát triển cơ chế đặc thù về văn hóa, giáo dục, đào tạo nghề 

cho thanh niên Ê-đê, tăng cường sự tham gia của cộng đồng trong xây dựng chính sách. 

Trong bối cảnh đó, việc xây dựng một khung chính sách tổng thể, hài hòa giữa 

truyền thống và hiện đại là hết sức cần thiết, nhằm vừa bảo đảm quyền lợi chính đáng 

của người Ê-đê trong quá trình phát triển, vừa giữ gìn và phát huy bản sắc văn hóa dân 

tộc. Những giá trị cốt lõi như lòng biết ơn tổ tiên, tinh thần đoàn kết buôn làng, thái độ 

tôn trọng thiên nhiên và lối sống hài hòa trong cộng đồng cần tiếp tục được gìn giữ và 

nuôi dưỡng thông qua các hoạt động truyền thông, giáo dục, chính sách hỗ trợ, cũng như 

tạo điều kiện phát triển kinh tế - xã hội phù hợp với đặc thù tộc người. Đồng thời, để 

hạn chế những biến đổi tiêu cực trong nhân sinh quan, cần thực hiện các định hướng và 

giải pháp cụ thể sau: 

Trước hết, đối với Trung ương, cần sớm ban hành Luật về công tác dân tộc trên cơ 

sở tích hợp các nội dung đã thể hiện trong các nghị định, thông tư liên quan, làm cơ sở 

pháp lý cao nhất để tổ chức, điều phối, triển khai các chương trình, dự án phát triển vùng 

đồng bào dân tộc thiểu số, trong đó có người Ê-đê. Đồng thời, cần hoàn thiện hệ thống 

cơ sở dữ liệu dân tộc học toàn quốc, cập nhật đầy đủ đặc trưng văn hóa, phong tục, tín 

ngưỡng, phương thức sản xuất và quá trình biến đổi xã hội của các dân tộc thiểu số, đặc 

biệt là cư dân bản địa như người Ê-đê, làm cơ sở khoa học xây dựng chính sách đặc thù. 

Trung ương cũng cần xây dựng cơ chế giám sát, phản biện chính sách từ cộng đồng, tạo 

điều kiện để người dân tộc thiểu số có tiếng nói trong quá trình hoạch định và giám sát 

thực hiện, nhất là các già làng, trưởng buôn, nghệ nhân, người uy tín – những chủ thể 

quan trọng trong việc duy trì, định hướng và điều chỉnh nhân sinh quan cộng đồng. 



170 

 

 

Ngoài ra, cần ưu tiên bố trí vốn cho các chương trình phát triển sinh kế thích nghi văn 

hóa, kết hợp bảo tồn bản sắc Ê-đê với phát triển du lịch cộng đồng, làng nghề như dệt 

thổ cẩm, chế tác nhạc cụ, ẩm thực..., góp phần thúc đẩy kinh tế văn hóa địa phương theo 

hướng bền vững. 

Đối với chính quyền tỉnh Đắk Lắk, cần xây dựng kế hoạch phát triển nhân sinh 

quan bền vững trong cộng đồng Ê-đê thông qua các chương trình nghiên cứu, khảo sát 

chuyên sâu về nhận thức, hành vi, chuẩn giá trị; từ đó đề xuất các mô hình giáo dục, 

truyền thông, sinh hoạt văn hóa phù hợp. Cần thành lập Quỹ bảo tồn và phát huy văn 

hóa Ê-đê do Sở Văn hóa, Thể thao và Du lịch tỉnh điều hành, huy động từ ngân sách 

Nhà nước, tổ chức quốc tế, doanh nghiệp và cộng đồng. Quỹ sẽ tài trợ cho các hoạt động 

như phục hồi lễ hội, truyền dạy văn hóa cho thế hệ trẻ, hỗ trợ nghệ nhân, tổ chức liên 

hoan, xây dựng không gian văn hóa cộng đồng. Đồng thời, cần tổ chức tập huấn cho cán 

bộ dân tộc cấp huyện, xã và trưởng buôn về tiếp cận nhân sinh quan trong phát triển bền 

vững, nâng cao khả năng “giải mã” sự thay đổi cộng đồng, tránh áp đặt chính sách không 

phù hợp. Việc lồng ghép nội dung giáo dục giá trị nhân sinh quan tích cực vào chương 

trình học tại các trường phổ thông dân tộc nội trú và trung học phổ thông có đông học 

sinh Ê-đê cũng cần được chú trọng, cùng với việc tổ chức diễn đàn, câu lạc bộ văn hóa 

trong thanh niên, học sinh để khơi dậy lòng tự hào, bản lĩnh văn hóa trong bối cảnh hội 

nhập. 

Đối với cộng đồng người Ê-đê, cần phát huy vai trò của già làng, trưởng buôn, 

nghệ nhân và người có uy tín trong việc định hướng tư tưởng, nêu gương lối sống đẹp, 

nuôi dưỡng tinh thần “trách nhiệm với cộng đồng” – một yếu tố cốt lõi trong nhân sinh 

quan truyền thống của người Ê-đê. Đồng thời, cần khuyến khích sự sáng tạo văn hóa 

mới dựa trên nền tảng truyền thống, thúc đẩy sự kết hợp hài hòa giữa bản sắc Ê-đê với 

các giá trị tiến bộ, hiện đại, góp phần làm phong phú nhân sinh quan cộng đồng mà 

không làm mai một bản sắc văn hóa. Cuối cùng, cộng đồng người Ê-đê cần chủ động 

tham gia các mô hình phát triển kinh tế - xã hội có tính đến yếu tố văn hóa, tránh xu 

hướng chạy theo lợi ích ngắn hạn mà làm tổn hại đến các giá trị truyền thống, dẫn đến 

sự biến đổi nhân sinh quan theo hướng thực dụng và cá nhân hóa. 



171 

 

 

4.2.5. Mở rộng, tăng cường hợp tác, kết hợp giữa kế thừa và đổi mới, truyền thống 

và hiện đại trong phát huy những biến đổi tích cực, hạn chế những biến đổi tiêu 

cực nhân sinh quan của người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk hiện nay 

Trong bối cảnh hội nhập quốc tế và toàn cầu hóa ngày càng sâu rộng, các cộng 

đồng dân tộc thiểu số nói chung và người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk nói riêng đang đứng trước 

những chuyển biến nhanh chóng, đa chiều và phức tạp về văn hóa – xã hội. Quá trình 

này không chỉ mở rộng không gian tiếp xúc, giao lưu và tiếp biến văn hóa giữa các cộng 

đồng tộc người, mà còn làm biến đổi sâu sắc các điều kiện tồn tại xã hội – cơ sở hiện 

thực khách quan quy định sự vận động, chuyển hóa của ý thức xã hội nói chung và nhân 

sinh quan nói riêng. Những biến đổi về cơ cấu kinh tế, phương thức sản xuất, phân tầng 

xã hội, cũng như sự gia tăng ảnh hưởng của truyền thông hiện đại đang trực tiếp tác 

động đến cách người Ê-đê nhận thức về thế giới, về bản thân và về ý nghĩa cuộc sống. 

Trước yêu cầu đó, việc mở rộng và tăng cường hợp tác văn hóa – xã hội, đồng thời kết 

hợp hài hòa giữa kế thừa và đổi mới, giữa truyền thống bản địa và xu hướng hiện đại, 

không chỉ là một đòi hỏi mang tính tình thế, mà đã trở thành giải pháp mang ý nghĩa 

chiến lược nhằm định hướng quá trình tái cấu trúc hệ giá trị, qua đó phát huy những biến 

đổi tích cực và chủ động kiểm soát các xu hướng tiêu cực trong sự vận động của nhân 

sinh quan người Ê-đê. 

Các giá trị nhân sinh quan truyền thống của người Ê-đê là kết tinh của quá trình 

thích ứng lịch sử lâu dài với điều kiện tự nhiên và xã hội đặc thù của vùng Tây Nguyên, 

được thể hiện qua hệ thống tín ngưỡng, chuẩn mực đạo đức, tập quán sinh hoạt, quan 

niệm về cộng đồng và triết lý sống hài hòa với thiên nhiên. Những giá trị này từng đóng 

vai trò định hướng hành vi, cố kết cộng đồng và tạo nên sức bền văn hóa của tộc người. 

Tuy nhiên, trong điều kiện hiện đại, khi bối cảnh tồn tại xã hội đã có nhiều biến đổi căn 

bản, nếu các giá trị truyền thống không được đặt trong mối quan hệ biện chứng với các 

dòng chảy văn hóa mới – đặc biệt là các giá trị tiến bộ về dân chủ, pháp quyền, bình 

đẳng giới và phát triển bền vững – thì rất dễ rơi vào trạng thái bảo tồn hình thức, tách 

rời đời sống đương đại, hoặc bị suy giảm trước sự lan tỏa mạnh mẽ của lối sống tiêu 

dùng, thực dụng và cá nhân chủ nghĩa. Vì vậy, yêu cầu đặt ra không phải là “giữ nguyên” 

truyền thống theo nghĩa bất biến, mà là tái cấu trúc các giá trị nhân sinh quan truyền 



172 

 

 

thống trên cơ sở sàng lọc, kế thừa và nâng cao, làm cho chúng tiếp tục phát huy vai trò 

định hướng trong điều kiện tồn tại xã hội mới. 

Thực tiễn tại tỉnh Đắk Lắk cho thấy, quá trình hội nhập khu vực và quốc gia đã 

tạo điều kiện cho cộng đồng người Ê-đê mở rộng quan hệ giao lưu với các dân tộc khác, 

qua đó tiếp nhận nhiều giá trị tiến bộ trong tổ chức sản xuất, giáo dục – đào tạo, chăm 

sóc sức khỏe, quản lý xã hội và đời sống gia đình. Những yếu tố này góp phần làm 

phong phú thêm nội dung nhân sinh quan, thúc đẩy sự hình thành các quan niệm mới về 

lao động, học tập, trách nhiệm cá nhân và vị thế của con người trong cộng đồng. Tuy 

nhiên, sự giao lưu và tiếp biến này cũng làm nảy sinh mâu thuẫn giữa nhu cầu tiếp thu 

cái mới với khả năng tự điều chỉnh từ bên trong cộng đồng. Trong trường hợp thiếu định 

hướng, thiếu cơ chế hỗ trợ để cộng đồng chủ động lựa chọn và “nội hóa” giá trị, quá 

trình tiếp biến dễ chuyển thành sự tiếp nhận thụ động hoặc sao chép hình thức, làm suy 

giảm vai trò định hướng của nhân sinh quan truyền thống, thậm chí dẫn đến khủng hoảng 

giá trị ở một bộ phận người Ê-đê. Do đó, tăng cường năng lực chủ thể của cộng đồng 

trong quá trình hội nhập chính là điều kiện then chốt để bảo đảm sự biến đổi nhân sinh 

quan diễn ra theo hướng tích cực, có kiểm soát và bền vững. 

Xuất phát từ yêu cầu đó, việc định hình một nhân sinh quan vừa kế thừa các giá 

trị nền tảng của truyền thống Ê-đê, vừa tiếp nhận có chọn lọc các giá trị hiện đại phù 

hợp với đặc điểm dân tộc – vùng miền cần được triển khai như một quá trình biện chứng, 

dung hòa giữa truyền thống và hiện đại, giữa nội sinh và ngoại sinh, giữa cái đặc thù của 

văn hóa tộc người và cái phổ quát của thời đại. Quá trình này đòi hỏi sự tham gia đồng 

bộ của nhiều chủ thể xã hội, trong đó giáo dục văn hóa, truyền thông và nghiên cứu khoa 

học giữ vai trò định hướng, giúp cộng đồng nâng cao năng lực phản tư, nhận diện các 

mâu thuẫn giá trị nảy sinh trong quá trình biến đổi xã hội và chủ động tái cấu trúc nhân 

sinh quan phù hợp với bối cảnh phát triển mới. 

Một giải pháp có tính khả thi cao là phát huy vai trò của các chủ thể bản địa như 

trí thức, nghệ nhân, già làng, trưởng buôn trong tiến trình kiến tạo những giá trị nhân 

sinh mới. Đây là lực lượng có uy tín xã hội và khả năng kết nối truyền thống với hiện 

đại, vừa bảo đảm tính xác thực của tri thức bản địa, vừa đóng vai trò trung gian trong 

việc chuyển hóa các giá trị mới vào đời sống cộng đồng. Việc trao quyền và tạo điều 

kiện để các chủ thể này tham gia trực tiếp vào hoạt động giáo dục, truyền thông và hoạch 



173 

 

 

định chính sách văn hóa sẽ góp phần biến quá trình biến đổi nhân sinh quan từ sự tác 

động bên ngoài thành nhu cầu tự thân của cộng đồng, qua đó nâng cao tính chủ động và 

bền vững của các giải pháp. 

Song song với đó, cần đổi mới phương thức vận hành các thiết chế văn hóa cộng 

đồng theo hướng mở, linh hoạt và gắn với đời sống đương đại. Nhà văn hóa, bảo tàng, 

thư viện không chỉ là nơi lưu giữ ký ức văn hóa, mà cần trở thành không gian đối thoại 

liên thế hệ, liên tộc người, nơi các giá trị truyền thống được đặt trong tương tác với các 

hình thức biểu đạt mới. Thông qua các hoạt động liên văn hóa có sự tham gia bình đẳng 

của cộng đồng, nhân sinh quan Ê-đê được làm mới trong thực tiễn sống động, thay vì 

tồn tại như một hệ chuẩn mực khép kín và tĩnh tại. 

Bên cạnh đó, mở rộng hợp tác quốc tế trong lĩnh vực bảo tồn và phát triển văn 

hóa tộc người cần được triển khai theo nguyên tắc đồng kiến tạo, coi cộng đồng bản địa 

là chủ thể trung tâm. Việc tiếp nhận nguồn lực kỹ thuật, tài chính và tri thức từ bên ngoài 

chỉ thực sự có ý nghĩa khi gắn với nhu cầu nội sinh và tôn trọng hệ giá trị văn hóa Ê-đê, 

qua đó vừa tránh nguy cơ áp đặt, vừa bảo đảm tính bền vững của quá trình biến đổi nhân 

sinh quan trong bối cảnh toàn cầu hóa. 

Việc tích hợp giáo dục văn hóa – nhân sinh vào hệ thống giáo dục chính quy và 

không chính quy cũng là giải pháp có tính khả thi cao trong bối cảnh mới. Thông qua 

việc lồng ghép tri thức văn hóa tộc người với giáo dục giá trị sống và kỹ năng sống, thế 

hệ trẻ Ê-đê có điều kiện hình thành nhân sinh quan mới trên nền tảng truyền thống, đồng 

thời nâng cao năng lực thích ứng với yêu cầu của xã hội hiện đại và hội nhập quốc tế. 

Cuối cùng, các thực tiễn như chuyển đổi số trong bảo tồn văn hóa, phát triển du 

lịch cộng đồng và kinh tế tư nhân gắn với văn hóa cho thấy, khi văn hóa được đặt trong 

mối quan hệ hữu cơ với phát triển kinh tế – xã hội, nhân sinh quan Ê-đê cũng vận động 

theo hướng tích cực, vừa gìn giữ bản sắc, vừa mở rộng không gian phát triển. Đây chính 

là cơ sở thực tiễn quan trọng khẳng định rằng, sự kết hợp biện chứng giữa truyền thống 

và hiện đại, giữa kinh tế và văn hóa, là con đường khả thi để phát huy những biến đổi 

tích cực và hạn chế những xu hướng tiêu cực trong nhân sinh quan của người Ê-đê ở 

tỉnh Đắk Lắk hiện nay. 

  



174 

 

 

4.2.6. Phát huy vai trò chủ thể của người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk trong quá trình biến 

đổi nhân sinh quan hiện nay 

Theo quan điểm mácxít, vai trò chủ thể luôn được xem là hạt nhân lý luận căn bản 

để lý giải sự vận động và phát triển của đời sống xã hội. Chủ nghĩa duy vật lịch sử khẳng 

định rằng, mặc dù điều kiện kinh tế – xã hội giữ vai trò quyết định cuối cùng, song sự 

vận động của lịch sử không diễn ra một cách tự phát, mà luôn thông qua hoạt động có ý 

thức của con người. Ph. Ăngghen đã nhấn mạnh rõ: “Mọi hoạt động của con người đều 

thông qua đầu óc của con người” [30, tr. 438], qua đó khẳng định vai trò trung gian 

mang tính quyết định của nhân tố chủ quan trong việc hiện thực hóa các điều kiện khách 

quan. Trong tư tưởng Hồ Chí Minh, con người – trước hết là nhân dân lao động – không 

chỉ là đối tượng thụ hưởng thành quả phát triển, mà quan trọng hơn, là chủ thể sáng tạo 

lịch sử, là lực lượng quyết định sự thành bại của mọi sự nghiệp cách mạng. Điều này 

được soi sáng sâu sắc trong phạm trù “chủ thể – khách thể” của triết học Mác – Lênin, 

theo đó con người vừa là chủ thể có ý thức, có khả năng nhận thức, định hướng và tổ 

chức hoạt động thực tiễn, vừa là lực lượng trực tiếp cải biến hiện thực khách quan; đồng 

thời, chính con người cũng chịu sự quy định của những điều kiện khách thể trong những 

hoàn cảnh lịch sử – xã hội cụ thể. Hồ Chí Minh đã kế thừa và phát triển tinh thần đó khi 

khẳng định: “Vô luận việc gì đều do con người làm ra, và từ nhỏ đến to, từ gần đến xa, 

đều thế cả” [102, tr. 241]. Như vậy, con người vừa là mục tiêu tối hậu của sự nghiệp giải 

phóng và phát triển, vừa là động lực quyết định trong mối quan hệ biện chứng với thế 

giới khách quan. Tính chủ thể, khi được khơi dậy và phát huy, chính là điều kiện tất yếu 

để biến khả năng thành hiện thực lịch sử. 

Trong thực tiễn Đắk Lắk, cộng đồng Ê-đê với truyền thống văn hóa, tín ngưỡng và 

lịch sử đặc thù không chỉ là đối tượng chịu tác động của quá trình đổi mới, công nghiệp 

hóa và hội nhập quốc tế, mà quan trọng hơn, chính họ là chủ thể trực tiếp định hình 

chiều hướng và nội dung biến đổi nhân sinh quan của mình. Việc phát huy nhân tố chủ 

quan của người Ê-đê vì vậy không chỉ dừng lại ở bảo tồn văn hóa, mà là quá trình khơi 

dậy ý thức tự thân, năng lực tự quyết và khả năng tự điều chỉnh hệ giá trị, để cộng đồng 

trở thành tác nhân chủ động trong việc lựa chọn, tiếp nhận, cải biến và sáng tạo những 

giá trị mới phù hợp với yêu cầu phát triển bền vững. Nếu thiếu sự tự giác, chủ động và 

tinh thần làm chủ của cộng đồng, sự biến đổi nhân sinh quan dễ rơi vào trạng thái bị 



175 

 

 

động, lệch hướng hoặc phụ thuộc vào các tác động bên ngoài. Đại hội XIII của Đảng đã 

nhấn mạnh rõ: “Phát huy tối đa nhân tố con người, coi con người là trung tâm, chủ thể, 

nguồn lực quan trọng nhất và mục tiêu của sự phát triển” [56, tr. 215–216], đồng thời 

khẳng định yêu cầu “thực hành và phát huy rộng rãi dân chủ xã hội chủ nghĩa, quyền 

làm chủ và vai trò chủ thể của nhân dân” [56, tr. 38]. 

Trong bối cảnh hiện nay, nhân sinh quan của người Ê-đê đang vận động trong sự 

đan xen giữa những xu hướng tích cực và tiêu cực. Một mặt, quá trình hội nhập kinh tế 

và giao lưu văn hóa góp phần hình thành tinh thần học hỏi, ý thức bảo vệ môi trường, 

sự thay đổi vai trò của phụ nữ trong gia đình và cộng đồng; mặt khác, cũng xuất hiện 

những biểu hiện thực dụng, cá nhân hóa, sự suy giảm vai trò của các thiết chế truyền 

thống. Trước thực trạng đó, việc khẳng định vai trò chủ thể của người Ê-đê cần được 

triển khai đồng bộ ở ba cấp độ: (1) ở cấp độ cá nhân, mỗi người phải tự ý thức giá trị 

bản thân và trách nhiệm xã hội trong mối quan hệ biện chứng với cộng đồng; (2) ở cấp 

độ cộng đồng, buôn làng, già làng và các thiết chế truyền thống cần giữ vai trò trung 

tâm trong việc giáo dục, truyền thụ và điều chỉnh hệ giá trị; (3) ở cấp độ xã hội, người 

Ê-đê cần tham gia bình đẳng và tích cực vào quá trình phát triển kinh tế – xã hội của địa 

phương, qua đó từng bước nâng cao vị thế chủ thể của mình. 

Để hiện thực hóa yêu cầu này, các nhiệm vụ và giải pháp cần được đặt trọng tâm 

vào việc phát huy năng lực tự thân của cộng đồng Ê-đê. 

Một là, nâng cao nhận thức và bồi dưỡng ý thức chủ thể. Theo triết học Mác – 

Lênin, ý thức không chỉ phản ánh hiện thực mà còn có khả năng tác động trở lại hiện 

thực thông qua hoạt động thực tiễn. Do đó, nâng cao ý thức tự thân của người Ê-đê trở 

thành nhiệm vụ nền tảng trong quá trình biến đổi nhân sinh quan. Các chương trình giáo 

dục song ngữ (Ê-đê – Việt), bồi dưỡng kỹ năng sống, quản lý kinh tế hộ gia đình, giáo 

dục bình đẳng giới và bảo vệ môi trường cần được triển khai theo hướng cộng đồng chủ 

động tham gia và tự tổ chức, qua đó mở rộng nhân sinh quan trên nền tảng tri thức và 

tinh thần tự chủ. 

Hai là, phát huy vai trò của cộng đồng buôn làng và già làng. Trong cấu trúc xã hội 

truyền thống Ê-đê, buôn làng và già làng giữ vai trò trung tâm trong việc cố kết cộng 

đồng và duy trì chuẩn mực giá trị. Việc tái khẳng định vai trò này không phải là sự phục 

cổ, mà là sự kế thừa có chọn lọc, gắn với yêu cầu phát triển mới. Khi già làng, nghệ 



176 

 

 

nhân, trí thức Ê-đê tham gia trực tiếp vào quá trình truyền dạy luật tục, sử thi và giá trị 

đạo đức truyền thống, nhân sinh quan cộng đồng sẽ được củng cố trên nền tảng uy tín 

xã hội và nhu cầu thực tiễn. 

Ba là, tạo điều kiện để người Ê-đê tham gia chủ động vào phát triển kinh tế – xã 

hội. Như Ăngghen đã chỉ ra, điều kiện kinh tế giữ vai trò quyết định cuối cùng, nhưng 

chỉ thông qua hoạt động tự giác của con người thì điều kiện ấy mới được hiện thực hóa. 

Việc người Ê-đê chủ động tham gia các mô hình sản xuất, hợp tác xã cộng đồng, khởi 

nghiệp gắn với thế mạnh địa phương sẽ góp phần hình thành nhân sinh quan mới dựa 

trên tinh thần tự chủ, tự cường và trách nhiệm xã hội. 

Bốn là, khuyến khích sự tham gia tích cực vào các hoạt động chính trị – xã hội. 

Theo Lênin, không có sự tham gia tự giác của quần chúng thì không thể có sự phát triển 

xã hội tiến bộ. Việc bồi dưỡng cán bộ trẻ Ê-đê, mở rộng cơ hội tham gia quản lý nhà 

nước và phát huy vai trò của các tổ chức đoàn thể sẽ giúp người Ê-đê khẳng định vị thế 

chủ thể trong đời sống chính trị – xã hội. 

Năm là, kết hợp hài hòa giữa truyền thống và hiện đại trên cơ sở kế thừa biện 

chứng. Người Ê-đê cần tự giác lựa chọn và “hiện đại hóa” các giá trị truyền thống phù 

hợp, đồng thời chủ động loại bỏ những yếu tố lạc hậu như tảo hôn, bất bình đẳng giới. 

Đây chính là biểu hiện sinh động của nguyên tắc kế thừa có chọn lọc trong phép biện 

chứng duy vật. 

Sáu là, tăng cường tuyên truyền, động viên và nhân rộng các điển hình tiên tiến 

trong cộng đồng. Việc biểu dương các cá nhân, tập thể Ê-đê tiêu biểu cần được thực hiện 

trên cơ sở cộng đồng tự thừa nhận và lan tỏa, để các giá trị tích cực trở thành chuẩn mực 

xã hội được tự giác noi theo. 

Tóm lại, phát huy vai trò chủ thể của người Ê-đê trong quá trình biến đổi nhân sinh 

quan là cách tiếp cận mang tính biện chứng, trong đó nội lực – ý thức, tinh thần tự giác 

và bản lĩnh văn hóa của cộng đồng – giữ vai trò quyết định. Đây không chỉ là giải pháp 

văn hóa – xã hội trước mắt, mà còn là yêu cầu chiến lược nhằm biến nhân sinh quan Ê-

đê thành nguồn lực nội sinh quan trọng cho sự phát triển bền vững của Đắk Lắk nói 

riêng và Tây Nguyên nói chung. 

 

  



177 

 

 

Tiểu kết chương 4 

Trong chương này, luận án đã tiếp cận vấn đề từ bình diện triết học, coi sự biến đổi 

nhân sinh quan của người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk không chỉ là hiện tượng văn hóa – xã hội 

cụ thể, mà còn là biểu hiện sinh động của quy luật vận động và phát triển trong mối quan 

hệ biện chứng giữa con người và thế giới. Trên nền tảng phương pháp luận duy vật biện 

chứng, các phân tích không dừng lại ở việc mô tả thực trạng, mà còn khái quát thành 

những nguyên lý mang tính phổ biến: sự biến đổi nhân sinh quan là quá trình lịch sử – 

xã hội khách quan, đồng thời là sản phẩm của mối tương tác giữa chủ thể và khách thể, 

giữa truyền thống và hiện đại, giữa cộng đồng Ê-đê và bối cảnh hội nhập toàn cầu. 

Từ cơ sở lý luận ấy, luận án xác lập một số định hướng có tính nguyên tắc: Một là, 

phát huy và định hướng những biến đổi tích cực, khắc phục những biến đổi tiêu cực phù 

hợp với hệ giá trị văn hóa, con người Việt Nam; hai là, đặt sự biến đổi nhân sinh quan 

trong quỹ đạo của tiến bộ xã hội và định hướng xã hội chủ nghĩa, gắn với giá trị chung 

của nhân loại; ba là, bảo đảm sự thống nhất biện chứng giữa bảo tồn và phát triển, giữa 

đặc thù địa phương và yêu cầu đổi mới của đất nước; bốn là, định hình sự biến đổi gắn 

với mục tiêu phát triển bền vững; năm là, quán triệt các nguyên tắc khách quan, toàn 

diện, lịch sử - cụ thể và phát triển. 

Trên cơ sở các quan điểm đó và từ việc phân tích thực trạng sự biến đổi nhân sinh 

quan của người Ê-đê ở các chương trước, luận án đã đề xuất sáu nhóm giải pháp cụ thể: 

một là, tăng cường nghiên cứu, xây dựng chương trình bảo tồn và phát huy giá trị nhân 

sinh quan Ê-đê trong điều kiện mới; hai là, đẩy mạnh công tác tuyên truyền - giáo dục 

nhằm nâng cao nhận thức, định hướng biến đổi nhân sinh quan theo hướng tiến bộ; ba 

là, tạo lập môi trường xã hội thuận lợi để nuôi dưỡng các giá trị tích cực; bốn là, tiếp tục 

hoàn thiện cơ chế, chính sách dân tộc theo tinh thần đổi mới; năm là, kết hợp hài hòa 

giữa kế thừa và sáng tạo, giữa truyền thống và hiện đại; sáu là, phát huy vai trò chủ thể 

sáng tạo của chính người Ê-đê trong tiến trình biến đổi. 

Như vậy, toàn bộ chương này không chỉ củng cố cơ sở lý luận cho các kết luận 

chung của luận án, mà còn gợi mở một định hướng triết học và thực tiễn nhằm đảm bảo 

sự phát triển bền vững, hài hòa giữa cá nhân, cộng đồng và tự nhiên trong đời sống của 

người Ê-đê hiện nay. 

 



178 

 

 

KẾT LUẬN 

Luận án đã tiến hành nghiên cứu một cách toàn diện và hệ thống quá trình biến đổi 

nhân sinh quan của người Ê-đê trong bối cảnh đổi mới, hội nhập và phát triển hiện nay, 

từ đó rút ra những nguyên lý cơ bản về mối quan hệ giữa con người, cộng đồng, văn hóa 

và điều kiện xã hội. Nghiên cứu không chỉ tập trung vào mô tả hiện tượng mà còn khái 

quát hóa những quy luật vận động của nhân sinh quan dưới ánh sáng của tư duy biện 

chứng duy vật, qua đó làm rõ cách thức mà nhân sinh quan phản ánh và điều chỉnh đời 

sống vật chất, tinh thần của cộng đồng Ê-đê. Trên cơ sở phân tích, luận án đã làm rõ 

những nội dung sau: 

Thứ nhất, luận án đã làm rõ cơ sở lý luận về nhân sinh quan và những nội dung 

nhân sinh quan của người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk, là hệ thống những quan niệm của họ về 

mục đích, ý nghĩa của cuộc sống phản ánh điều kiện sống, điều kiện sinh hoạt của mỗi 

thành viên và của cả cộng đồng người Ê-đê ở những giai đoạn lịch sử nhất định. Nhân 

sinh quan của người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk là những quan niệm về cuộc sống; về sự trân 

trọng, lòng biết ơn; về ước mơ, khát vọng về một cuộc sống ấm no, hạnh phúc mang 

tính cộng đồng sâu sắc, thể hiện trong mối quan hệ giữa con người với thiên nhiên, với 

buôn làng, với tổ tiên và thần linh, đồng thời phản ánh khát vọng về một cuộc sống hạnh 

phúc, hài hòa, gắn bó bền chặt với đất và người. 

Thứ hai, luận án đã khảo sát và phân tích thực trạng sự biến đổi nhân sinh quan 

của người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk hiện nay trên các phương diện: một là, quan niệm về 

cuộc sống; hai là, quan niệm về sự trân trọng, lòng biết ơn; ba là, quan niệm về ước mơ, 

khát vọng về cuộc sống ấm no, hạnh phúc. Kết quả nghiên cứu cho thấy, quá trình biến 

đổi nhân sinh quan diễn ra theo cả hai chiều hướng: tích cực, góp phần nâng cao ý thức 

chủ động, năng lực thích nghi và khát vọng vươn lên trong cuộc sống của người Ê-đê; 

và tiêu cực, bộc lộ xu hướng thực dụng, đứt gãy giá trị truyền thống, cá nhân hóa và phai 

nhạt các chuẩn mực cộng đồng. 

Thứ ba, từ thực trạng trên, luận án đã xác lập năm nhóm quan điểm định hướng 

nhằm phát huy những biến đổi tích cực, hạn chế những biến đổi tiêu cực trong nhân sinh 

quan của người Ê-đê. Đó là: một là, phát huy biến đổi tích cực, hạn chế những biến đổi 

tiêu cực trong nhân sinh quan của người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk hiện nay phù hợp với hệ 

giá trị văn hóa, con người Việt Nam; hai là, phát huy những biến đổi tích cực, hạn chế 



179 

 

 

những biến đổi tiêu cực trong nhân sinh quan của người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk hiện nay 

theo định hướng xã hội chủ nghĩa, phù hợp với những giá trị chung của nhân loại; ba là, 

thống nhất giữa bảo tồn, phát huy những biến đổi tích cực, hạn chế những biến đổi tiêu 

cực trong nhân sinh quan của người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk hiện nay với yêu cầu đổi mới, 

phát triển của địa phương và của đất nước; bốn là, phát huy những biến đổi tích cực, hạn 

chế những biến đổi tiêu cực trong nhân sinh quan của người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk hiện 

nay gắn liền với mục tiêu phát triển bền vững; năm là, phát huy những biến đổi tích cực, 

hạn chế những biến đổi tiêu cực trong nhân sinh quan của người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk 

hiện nay phải đảm bảo nguyên tắc khách quan, toàn diện, lịch sử - cụ thể và nguyên tắc 

phát triển. 

Thứ tư, trên nền tảng các quan điểm nêu trên, luận án đã đề xuất một số giải pháp 

có tính khả thi và bền vững, bao gồm: một là, tăng cường công tác nghiên cứu, xây dựng 

chương trình bảo tồn, khai thác, phát huy những biến đổi tích cực, hạn chế những biến 

đổi tiêu cực trong nhân sinh quan của người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk hiện nay; hai là, đẩy 

mạnh công tác tuyên truyền, phổ biến, giáo dục để nâng cao nhận thức cho người Ê-đê 

nói riêng và mọi tầng lớp nhân dân nói chung phát huy những biến đổi tích cực, hạn chế 

những biến đổi tiêu cực nhân sinh quan của người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk hiện nay; ba là, 

tạo môi trường thuận lợi cho việc phát huy những biến đổi tích cực, hạn chế những biến 

đổi tiêu cực nhân sinh quan của người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk  hiện nay; bốn là, tiếp tục 

hoàn thiện cơ chế, chính sách của Đảng và Nhà nước về công tác dân tộc; năm là, mở 

rộng, tăng cường hợp tác, kết hợp giữa kế thừa và đổi mới, truyền thống và hiện đại 

trong phát huy những biến đổi tích cực, hạn chế những biến đổi tiêu cực nhân sinh quan 

của người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk hiện nay; sáu là, phát huy vai trò chủ thể của người Ê-

đê ở tỉnh Đắk Lắk trong quá trình biến đổi nhân sinh quan hiện nay 

Những đóng góp của luận án không chỉ làm phong phú tri thức triết học dân tộc và 

hệ hình nhân sinh trong triết học Việt Nam, mà còn mang giá trị thực tiễn sâu sắc trong 

hoạch định chính sách, giáo dục văn hóa và phát triển cộng đồng Ê-đê. Việc triển khai 

đồng bộ các giải pháp sẽ góp phần nâng cao đời sống tinh thần, giữ gìn bản sắc văn hóa 

và củng cố sức mạnh nội sinh của cộng đồng Ê-đê, đồng thời thể hiện một cách sinh 

động mối quan hệ biện chứng giữa truyền thống - hiện đại, địa phương - quốc gia trong 

bối cảnh phát triển bền vững và hội nhập hiện nay. 



180 

 

 

DANH MỤC CÁC CÔNG TRÌNH KHOA HỌC CỦA TÁC GIẢ 

LIÊN QUAN ĐẾN ĐỀ TÀI LUẬN ÁN 

 

1. Nguyễn Đình Huấn - Phạm Thị Tâm (2023), “Community solidarity in the life 

perspective through marriage of ede people in Buon Ma Thuot city, Dak Lak 

province, Vietnam”, Synesis, v. 16, n.1, 2024, ISSN 1984-6754  

https://seer.ucp.br/seer/index.php/synesis/article/view/2929 

2. Nguyễn Đình Huấn (2024), “Nhân sinh quan của người Ê-đê biểu hiện qua Luật tục 

- Truyền thống và biến đổi”, Tạp chí Sinh hoạt Lý luận, số 8 (205). 

3. Nguyễn Đình Huấn (2025), “Nhân sinh quan của người Ê-đê qua tín ngưỡng - truyền 

thống và biến đổi”, Tạp chí Lý luận Chính trị điện tử, số tháng 01/2025, 

https://lyluanchinhtri.vn/nhan-sinh-quan-cua-nguoi-ede-qua-tin-nguong-truyen-

thong-va-bien-doi-6663.html 

4. Nguyễn Đình Huấn (2025), “Phát huy những biến đổi tích cực trong nhân sinh quan 

của người Êđê gắn với bảm đảo định hướng xã hội chủ nghĩa”, Tạp chí Lý luận Chính 

trị điện tử, số tháng 01/2025,  

https://lyluanchinhtri.vn/phat-huy-nhung-bien-doi-tich-cuc-trong-nhan-sinh-quan-

cua-nguoi-ede-gan-voi-bao-dam-dinh-huong-xa-hoi-chu-nghia-6749.html 

5. Nguyễn Đình Huấn (2025), “The transformation of the Ede worldview through 

changes in marriage practices in Buon Ma Thuot City, Dak Lak Province, Vietnam”, 

Edelweiss Applied Science and Technology ISSN: 2576-8484 Vol. 9, No. 3, pp.2089-

2098; DOI: 10.55214/25768484.v9i3.5749. 

 

https://seer.ucp.br/seer/index.php/synesis/article/view/2929
https://lyluanchinhtri.vn/nhan-sinh-quan-cua-nguoi-ede-qua-tin-nguong-truyen-thong-va-bien-doi-6663.html
https://lyluanchinhtri.vn/nhan-sinh-quan-cua-nguoi-ede-qua-tin-nguong-truyen-thong-va-bien-doi-6663.html
https://lyluanchinhtri.vn/phat-huy-nhung-bien-doi-tich-cuc-trong-nhan-sinh-quan-cua-nguoi-ede-gan-voi-bao-dam-dinh-huong-xa-hoi-chu-nghia-6749.html
https://lyluanchinhtri.vn/phat-huy-nhung-bien-doi-tich-cuc-trong-nhan-sinh-quan-cua-nguoi-ede-gan-voi-bao-dam-dinh-huong-xa-hoi-chu-nghia-6749.html


181 

 

 

DANH MỤC TÀI LIỆU THAM KHẢO 

1. Anne de Hautecloque - Howe (2004), Người Ê-đê, một xã hội mẫu quyền, (Nguyên 

Ngọc dịch), Nxb dân tộc, Hà Nội.  

2. Vi Văn An (2004), Phát triển du lịch gắn với bảo vệ môi trường và bảo tồn văn 

hoá các dân tộc Tây Nguyên, Tạp chí Du lịch Việt Nam, (9). 

3. Ban chấp hành Trung ương (1989), Nghị quyết số 24-NQ/TW ngày 27/11/1989 về 

một số chủ trương, chính sách lớn phát triển kinh tế - xã hội miền núi. 

4. Ban chấp hành Trung Ương (2002), Nghị quyết số 10-NQ/TW ngày 18/01/2002 

của Bộ Chính trị khóa IX về phát triển kinh tế - xã hội và bảo đảm quốc phòng, an 

ninh vùng Tây Nguyên thời kỳ 2001 - 2011. 

5. Ban chấp hành Trung ương (2003), Nghị quyết 24-NQ/TW ngày 12 - 03 - 2003 của 

Hội nghị lần thứ 7, Ban Chấp hành Trung ương Đảng, khóa IX về công tác dân 

tộc.  

6. Ban chấp hành Trung Ương (2011), Kết luận số 12-KL/TW ngày 24/10/2011 của 

Bộ Chính trị khóa XI về tiếp tục thực hiện Nghị quyết số 10-NQ/TW của Bộ Chính 

trị (khóa IX) phát triển vùng Tây Nguyên thời kỳ 2011- 2020. 

7. Ban chấp hành Trung ương (2014), Nghị quyết số 33-NQ/TW ngày 09 - 06 - 2014 

của Hội nghị lần thứ 9 Ban Chấp hành Trung ương Đảng (khóa XI) về Xây dựng 

và phát triển văn hóa, con người Việt Nam đáp ứng yêu cầu phát triển bền vững 

đất nước.  

8. Ban chấp hành Trung ương (2019), Kết luận số 67-KL/TW ngày 16/12/2019 của 

Bộ Chính trị khóa X về xây dựng và phát triển thành phố Buôn Ma Thuột, tỉnh Đắk 

Lắk đến năm 2030, tầm nhìn đến năm 2045. 

9. Ban chấp hành Trung ương (2022), Nghị quyết  số 23-NQ/TW ngày 06 tháng 10 

năm 2022 về phương hướng phát triển kinh tế - xã hội và đảm bảo quốc phòng, an 

ninh vùng Tây Nguyên đến năm 2030, tầm nhìn đến năm 2045.  

10. Ban chấp hành Trung Ương (2022), Nghị quyết số 23-NQ/TW ngày 06/10/2022 

của Bộ Chính trị khóa XIII về phương hướng phát triển kinh tế - xã hội và bảo đảm 

quốc phòng, an ninh vùng Tây Nguyên đến năm 2030, tầm nhìn đến năm 2045. 

11. Ban chấp hành Trung ương (2024), Nghị quyết số 57-NQ/TW ngày 22 tháng 12 

năm 2024 của Bộ chính trị về đột phá phát triển khoa học, công nghệ, đổi mới 



182 

 

 

sáng tạo và chuyển đổi số quốc gia. 

12. Ban chấp hành Trung ương (2025), Nghị quyết số 59-NQ/TW ngày 24/01/2025 của 

Bộ chính trị về hội nhập quốc tế trong tình hình mới. 

13. Ban chấp hành Trung ương (2025), Nghị quyết số 66-NQ/TW ngày 30 tháng 4 năm 

2025 của Bộ chính trị về đổi mới công tác xây dựng và thi hành pháp luật đáp ứng 

yêu cầu phát triển đất nước trong kỷ nguyên mới. 

14. Ban chấp hành Trung ương (2025), Nghị quyết số 68-NQ/TW ngày 04 tháng 5 năm 

2025 của Bộ chính trị về phát triển kinh tế tư nhân. 

15. Ban dân tộc tỉnh Đắk Lắk (2022), Báo cáo số 25/BC-BDT về Tổng kết công tác 

dân tộc, thực hiện chính sách dân tộc năm 2022 ngày 20 tháng 12 năm 2022.  

16. Bộ Văn hóa, Thể thao và Du lịch (2011), Chỉ thị số 194/CT - BVHTTDL ngày 20 - 

10 - 2011 về việc triển khai thực hiện Đề án Bảo tồn, phát triển văn hóa dân tộc 

thiểu số đến năm 2020.  

17. Bộ Văn hóa, Thể thao và Du lịch (2013), Quyết định số 3508/QĐ-BVHTTDL ngày 

10/10/2013 “Về việc phê duyệt dự án bảo tồn khẩn cấp và hỗ trợ, tăng cường năng 

lực bảo tồn, phát triển văn hóa các dân tộc, bài trừ hủ tục ở vùng đồng bào DTTS”. 

18. Trương Bi - Bùi Minh Vũ - Kra Y Wơn (2007), Vận dụng luật tục Ê-đê vào việc 

xây dựng gia đình, buôn, thôn văn hóa, Nxb văn hóa dân tộc, Hà Nội. 

19. Trương Bi (2010), Nghi lễ - Lễ hội Ê-đê, Nxb Văn hóa dân tộc, Hà Nội 

20. Trương Bi (2011), Lễ hội truyền thống dân tộc Ê-đê, Nxb Thanh niên, Hà Nội.  

21. Trương Bi - Y Wơn (2017), Các bài cúng trong nghi lễ vòng đời người của dân 

tộc Ê-đê ở Đắk Lắk, Nxb hội nhà văn, Hà Nội. 

22. Trương Bi - Y Wơn (2017), Các bài cúng trong nghi lễ nông nghiệp của dân tộc 

Ê-đê: Sưu tầm, biên dịch và giới thiệu, Nxb hội nhà văn, Hà Nội. 

23. Nguyễn Văn Bình (1999), Cách xem xét, đánh giá con người thông qua các mối 

quan hệ xã hội cơ bản của Nho giáo - một giá trị cần kế thừa và phát triển, Tạp 

chí Triết học, (3).  

24. Byă, Y Wai, (2014), Lễ cúng bến nước [Tuh Pin Êa] của dân tộc Ê-đê tỉnh Đắk 

Lắk, Nxb văn hóa dân tộc, Hà Nội. 

25. C.Mác và Ph.Ăngghen (1993), Toàn tập, tập 12, Nxb Chính trị quốc gia Sự thật, 



183 

 

 

Hà Nội. 

26. C.Mác và Ph.Ăngghen (1993), Toàn tập, tập 13. Nxb Chính trị quốc gia Sự thật, 

Hà Nội. 

27. C.Mác và Ph.Ăngghen (1993), Toàn tập, tập 23. Nxb Chính trị quốc gia Sự thật, 

Hà Nội. 

28. C. Mác và Ph. Ăngghen (1994), Toàn tập, tập 20, Nxb Chính trị quốc gia, Hà Nội. 

29. C. Mác và Ph. Ăngghen (1995), Toàn tập, tập 1, Nxb Chính trị Quốc gia Sự thật, 

Hà Nội.  

30. C.Mác và Ph.Ăngghen (1995), Toàn tập, tập 21, NXB Chính trị Quốc gia Sự thật, 

Hà Nội.  

31. C.Mác và Ph.Ăngghen (1995), Toàn tập, tập 40, Nxb Chính trị Quốc gia Sự thật, 

Hà Nội. 

32. C.Mác và Ph.Ăngghen (2000), Toàn tập, tập 3, NXB Chính trị Quốc gia Sự thật, 

Hà Nội.  

33. Lê Kiến Cầu, Chu Quý (2008), Triết lý nhân sinh, Nxb Chính trị Quốc gia Sự thật, 

Hà Nội.  

34. Hoàng Đình Cúc (2008), Vấn đề con người trong học thuyết Mác và phương 

hướng, giải pháp phát triển con người cho sự nghiệp công nghiệp hóa, hiện đại 

hóa ở Việt Nam hiện nay, Tạp chí Triết học (8).  

35.  Chính phủ nước cộng hòa XHCN Việt Nam (2011), Nghị định số 05/2011/NĐ-CP 

ngày 14-01-2011 của Chính phủ về Công tác dân tộc.  

36. Chính phủ nước cộng hòa XHCN Việt Nam (2020), Nghị quyết số 12/NQ-CP ngày 

15 - 02 - 2020 của Chính phủ triển khai thực hiện Nghị quyết số 88/2019/QH14 

ngày 18 -11 - 2019 của Quốc hội về phê duyệt Đề án tổng thể phát triển kinh tế - 

xã hội vùng đồng bào dân tộc thiểu số và miền núi giai đoạn 2021 - 2030. 

37. Nguyễn Trọng Chuẩn (2005), “Đạo đức học Can tơ và ý nghĩa hiện thời của nó”, 

Tạp chí Triết học, số 6 (169). 

38. Nguyễn Trọng Chuẩn (2005), Để con người có thể phát triển bền vững, Tạp chí 

thông tin khoa học xã hội, (2).  

39. Nguyễn Trọng Chuẩn (2016), Nhân tố con người và văn hóa trong sự phát triển 



184 

 

 

bền vững của đất nước, Tạp chí Cộng sản, (885).  

40. Hoàng Tăng Cường (1996), Mối quan hệ giữa con người và tự nhiên trong quan 

niệm Nho giáo, Tạp chí Triết học, (6).  

41. Ngô Văn Doanh - Trương Bi (2012), Nghi lễ - Lễ hội của người Chăm và người 

Ê-đê, Nxb văn hóa dân tộc, Hà Nội.  

42. D. Moga, Michael (2014), Điều gì làm cho con người thực sự là người? (Lê Đình 

Trị dịch), Nxb Phương Đông, Thành phố Hồ Chí Minh.  

43. Doi, Takeo (2008), Giải phẫu cái tự ngã: Cá nhân chọi với xã hội, (Hoàng Hưng 

dịch), Nxb Tri thức, Hà Nội. 

44. Dournes, Jacques (2018), Miền đất huyền ảo (các dân tộc miền núi Nam Đông 

Dương) (Nguyên Ngọc dịch), Nxb Thông tin và truyền thông, Hà Nội.  

45. Dournes, Jacques (2018), Rừng, Đàn bà, Điên loạn, Nxb Tri thức, Hà Nội. 

46. Trương Minh Dục (2005), Một số vấn đề lý luận và thực tiễn về dân tộc và quan 

hệ dân tộc ở Tây Nguyên, Nxb Chính trị quốc gia Sự thật, Hà Nội. 

47. Vũ Trọng Dung (2003), Hiểu quan điểm của C. Mác về bản chất con người như 

thế nào?, Tạp chí Triết học, (8).  

48. Đảng Cộng sản Việt Nam (1998), Văn kiện Hội nghị lần thứ năm Ban Chấp hành 

Trung ương khóa VIII, Nxb Chính trị Quốc gia Sự thật.  

49. Đảng cộng sản Việt Nam (2003), Văn kiện Hội nghị lần thứ 7 Ban Chấp hành 

Trung ương khóa IX, Nxb Chính trị quốc gia Sự thật, Hà Nội. 

50.  Đảng Cộng sản Việt Nam (2005), Văn kiện Đảng thời kỳ đổi mới (Đại hội VI, VII, 

VIII, IX) về văn hóa xã hội, khoa học - kỹ thuật, giáo dục, đào tạo, Nxb Chính trị 

Quốc gia Sự thật, Hà Nội. 

51.  Đảng Cộng sản Viêṭ Nam (2006), Văn kiêṇ Đaị hôị đaị biểu toàn quốc lần thứ X, 

Nxb Chính trị quốc gia Sự thật, Hà Nội. 

52. Đảng Cộng sản Viêṭ Nam (2011), Văn kiêṇ Đaị hôị đaị biểu toàn quốc lần thứ XI, 

Nxb Chính trị Quốc gia Sự thật, Hà Nội. 

53.  Đảng Cộng sản Việt Nam (2014), Văn kiện Hội nghị lần thứ chín Ban Chấp hành 

Trưng ương khóa XI, Văn phòng Trung ương Đảng, Hà Nội. 

54. Đảng Cộng sản Việt Nam (2016), Văn kiện Đại hội đại biểu toàn quốc lần thứ XII, 



185 

 

 

Nxb Chính trị Quốc gia Sự thật, Hà Nội. 

55. Đảng Cộng Sản Việt Nam (2019): Văn kiện Đại hội Đảng thời kỳ đổi mới, phần I, 

Nxb Chính trị quốc gia - Sự thật, Hà Nội 

56.  Đảng Cộng sản Việt Nam, (2021), Văn kiện Đại hội đại biểu toàn quốc lần thứ 

XIII, Tập I, Nxb Chính trị Quốc gia Sự thật, Hà Nội. 

57. Đảng Cộng Sản Việt Nam (2021), Văn kiện Đại hội Đại biểu toàn quốc lần thứ 

XIII, Tập II, Nxb Chính trị Quốc gia - Sự thật, Hà Nội. 

58. Y Điêng - Hoàng Thao (2011), Truyện cổ các dân tộc Tây Nguyên: Truyện cổ Ê-

đê, Nxb văn hóa dân tộc, Hà Nội.  

59. Nguyễn Tấn Đắc (2005), “Văn hóa xã hội và con người Tây Nguyên” Nxb Khoa 

học xã hội, Hà Nội. 

60. Bế Viết Đẳng, Chu Thái Sơn, Vũ Thị Hồng và Vũ Đình Lợi (1982), “Đại cương 

về dân tộc Ê-đê, M'nông ở Đắk Lắk”, Nxb khoa học xã hội, Hà Nội. 

61. Buôn Krông Tuyết Nhung (2009), Văn hóa ẩm thực của người Ê-đê, Nxb Văn hóa 

Dân tộc, Hà Nội.  

62. Trịnh Hiểu Giang, Nguyễn An (2009), Những hiểu biết về cuộc đời, Nxb Hà Nội.  

63. Đặng Hoài Giang (2019), Biến đổi không gian văn hóa buôn làng Ê-đê ở Buôn Ma 

Thuột từ sau 1975 đến nay, Nxb Đại học Quốc gia Hà Nội.  

64. Đỗ Hương Giang (2009), Vấn đề nhân sinh quan trong triết học Phật giáo thời 

Trần, Tạp chí Khoa học xã hội, (11).  

65. Vũ Thị Phương Hậu (2017), Bảo tồn, phát huy giá trị văn hoá vùng Tây Nguyên, 

Tạp chí Văn học nghệ thuật, (398). 

66. G.V. Hêghen (1999) (Phan Ngọc dịch), Mỹ học, tập 1, Nxb Văn học, Hà Nội.  

67. Đỗ Lan Hiền (2011), “Đời sống tín ngưỡng tôn giáo của các tộc người ở Tây 

Nguyên hiện nay, một số vấn đề đặt ra”, Tạp chí Khoa học xã hội, số 4. 

68. Trương Thị Hiền (2017), Luật tục Ê-đê, một nền tư pháp hòa giải, những giá trị 

xã hội và sự biến đổi, Nxb khoa học xã hội, Hà Nội.  

69. Nguyễn Ngọc Hòa (2002), Văn hóa Ê-đê - Truyền thống và biến đổi, Luận án tiến 

sĩ lịch sử, Viện nghiên cứu văn hóa nghệ thuật - Bộ Văn hóa - thông tin, Hà Nội.  

70. Nguyễn Ngọc Hoà (Chủ biên) (2014), Sự biến đổi những giá trị xã hội truyền thống 



186 

 

 

của đồng bào các dân tộc thiểu số ở Tây Nguyên hiện nay, Nxb Chính trị quốc gia 

Sự Thật, Hà Nội. 

71. Trịnh Sơn Hoan (2018), Triết học nhân sinh Mỹ và một số vấn đề nhân sinh cơ 

bản trong triết học Mỹ, Nxb Chính trị Quốc gia Sự thật, Hà Nội.  

72. Đỗ Huy (2005), Triết học mácxít - Hình thức tư duy lý luận đúng đắn để tiếp cận 

tính toàn vẹn về con người và thế giới con người, Tạp chí Triết học (2).  

73. Hội đồng Nhân dân tỉnh Đắk Lắk (2022), Nghị quyết số 06/2022/NQ-HĐND ngày 

20/7/2022 Quy định về nguyên tắc, tiêu chí, định mức phân bổ vốn ngân sách Nhà 

nước thực hiện Chương trình mục tiêu quốc gia phát triển kinh tế - xã hội vùng 

đồng bào DTTS và miền núi, giai đoạn 2021 - 2030, giai đoạn I: từ năm 2021 đến 

năm 2025 trên địa bàn tỉnh Đắk Lắk, Đắk Lắk.  

74. Hội đồng trung ương chỉ đạo biên soạn giáo trình quốc gia các bộ môn khoa học 

Mác-Lênin, Tư tưởng Hồ Chí Minh (1999), Giáo trình triết học Mác - Lênin, Nxb 

Chính trị quốc gia. Hà Nội.  

75. Hội đồng Quốc gia chỉ đạo biên soạn Từ điển Bách khoa Việt Nam (2003), Từ điển 

Bách khoa Việt Nam, Tập 3, Nxb Từ điển Bách khoa, Hà Nội.  

76. Nghiêm Xuân Hồng (1960), “Xây dựng nhân sinh quan”, Nxb Quan điểm, Sài 

gòn.  

77. Lưu Hùng (1994), Buôn làng cổ truyền xứ Thượng, Nxb Văn hóa dân tộc, Hà Nội. 

78. Lưu Hùng (1996), “Văn hóa cổ truyền Tây Nguyên”, Nxb Văn hóa dân tộc, Hà 

Nội. 

79. Đặng Văn Hường (2008), Tây Nguyên - nét độc đáo của văn hoá truyền thống các 

dân tộc, Nxb Quân đội nhân dân, Hà Nội. 

80. Phạm Thị Hường (2016), Vai trò của con người trong môi trường sinh thái nhân 

văn, Tạp chí Triết học (10).  

81. Đặng Văn Hường (2013), Tìm hiểu một số phong tục, tập quán, tín ngưỡng, tôn 

giáo các dân tộc vùng Tây Nguyên, Nxb Quân đội nhân dân, Hà Nội. 

82. Jullien, Francois (2013), Bàn về triết sống, (Đa Huyên, Nguyễn Hồi Thủ dịch), 

Nxb Lao động, Hà Nội. 

83. Trần Nguyên Khoa (2018), Nhân sinh quan của người Chăm Nam Trung Bộ qua 



187 

 

 

hiện tượng văn hóa tộc người, Tạp chí Triết học, (3). 

84. Nguyễn Văn Kim (2021), Huyền thoại về một vùng đất, không gian văn hóa Tây 

Nguyên qua sử thi Ê - Đê, Nxb Khoa học xã hội, Hà Nội. 

85. Đỗ Hồng Kỳ (2007), Vũ trụ quan và một số tín ngưỡng ở người Ê-đê, Mơ Nông, 

Tạp chí Văn hóa dân gian, (5). 

86. Đỗ Hồng Kỳ (2012), Văn học dân gian Ê-đê, Mơ Nông, Nxb Lao động, Hà Nội. 

87. Đỗ Hồng Kỳ (2015), Vai trò của văn hóa truyền thống các tộc người bản địa Tây 

Nguyên đối với sự phát triển bền vững vùng, Nxb Văn hóa dân tộc, Hà Nội.  

88. Đỗ Hồng Kỳ & Y Kô Niê (2017), “Niềm tin tôn giáo của người Êđê ở Đắk Lắk 

trong xã hội cổ truyền và xã hội đương đại”, Tạp chí Nghiên cứu Tôn giáo, số 

03,04. 

89. Đỗ Hồng Kỳ (2018), “Lễ hội bỏ mả của người Êđê: Vai trò, giá trị của nó trong 

đời sống cộng đồng”, Tạp chí Nghiên cứu Tôn giáo, số 08. 

90. Lê Văn Kỳ (2007), Phong tục tập quán cổ truyền một số dân tộc thiểu số ở Nam 

Tây Nguyên, Nxb Văn hóa dân tộc, Hà Nội.  

91. Kõnosuke, Matsushita (2008), Mạn đàm nhân sinh, (Phạm Thu Giang dịch), Nxb 

Hà Nội.  

92. Hoàng Thị Lan (chủ biên) (2021), Đời sống tôn giáo, tín ngưỡng vùng dân tộc 

thiểu số ở Việt Nam hiện nay, Nxb Lý luận Chính trị, Hà Nội.  

93. L. Robert (2008), Không gian văn hóa nguyên thủy (nhìn theo lý thuyết chức năng), 

(Vũ Xuân Ba, Ngô Bình Lâm dịch), Nxb Tri thức, Hà Nội. 

94. Lévi - Strauss (1996), Chủng tộc và lịch sử, Nxb Khoa học lịch sử Việt Nam, Hà 

Nội. 

95. Bùi Bá Linh (2003), Quan niệm của C. Mác và Ph. Ăngghen về con người và sự 

nghiệp giải phóng con người, Nxb Chính trị quốc gia Sự thật, Hà Nội.  

96. Lê Văn Liêm (2015), Tây Nguyên vùng văn hoá đặc sắc: Khảo cứu, Nxb Văn hóa 

dân tộc, Hà Nội. 

97. Vũ Đình Lợi (1994), Gia đình và hôn nhân truyền thống ở các dân tộc Malayo-

Polinesia Trường Sơn - Tây Nguyên, Nxb. Khoa học xã hội, Hà Nội. 

98. Lê Văn Lợi (2019), Giải quyết vấn đề dân tộc, tôn giáo ở Việt Nam hiện nay, Nxb 



188 

 

 

Lý luận Chính trị, Hà Nội. 

99. Henri Maitre (2008), Rừng người Thượng, Lưu Đình Tuân dịch, Nxb. Tri thức, Hà 

Nội 

100. Hồ Chí Minh (2011), Toàn tập, Tập 3, Nxb Chính trị quốc gia Sự thật, Hà Nội. 

101. Hồ Chí Minh (2011), Toàn tập, Tập 4, Nxb Chính trị quốc gia Sự thật, Hà Nội. 

102. Hồ Chí Minh (2011), Toàn tập, tập 5 Nxb Chính trị quốc gia Sự thật, Hà Nội. 

103. Hồ Chí Minh (2011), Toàn tập, Tập 7, Nxb Chính trị quốc gia Sự thật, Hà Nội. 

104. Hồ Chí Minh (2011), Toàn tập, Tập 12 , Nxb Chính trị quốc gia Sự thật, Hà Nội. 

105. Trần Văn Hiến Minh (1966), “Từ điển danh từ Triết học”, Nhà in Nguyễn Bá 

Tòng, Sài Gòn. 

106. Nguyễn Văn Minh (2017), Những hiện tượng tôn giáo mới ở một số dân tộc thiểu 

số tại chỗ vùng Tây Nguyên hiện nay, Nxb Công an Nhân dân, Hà Nội.  

107. Phùng Thị An Na (2015), “Nhân sinh quan người Việt qua folklore Việt Nam”, 

Luận án Tiến sĩ Triết học, Viện Triết học, Học viện CTQG Hồ Chí Minh, Hà Nội.  

108. Nguyễn Văn Nam (1996), Giữ gìn và phát huy giá trị văn hoá Tây Nguyên, Nxb 

Chính trị quốc gia Sự thật, Hà Nội. 

109. Trịnh Thị Nghĩa (2016), Quan điểm của C. Mác về điều kiện cho sự phát triển tự 

do của con người, Tạp chí Triết học, (9).  

110. Nguyễn Minh Ngọc, Phạm Quang Tùng (2013), Đa dạng tôn giáo và vấn đề bảo 

tồn tín ngưỡng truyền thống của các dân tộc thiểu số ở Tây Nguyên hiện nay (qua 

khảo sát hai tỉnh Đắk Lắk và Đắk Nông), Tạp chí Nghiên cứu tôn giáo, (10). 

111. Nguyễn Thị Ngọc (2020), “Triết lý nhân sinh của cư dân đồng bằng Bắc bộ trong 

truyện cổ tích Việt Nam” - Luận án Tiến sĩ Triết học, Học viện Báo chí và Tuyên 

truyền, Học viện CTQG Hồ Chí Minh, Hà Nội. 

112. Nguyễn Tôn Nhan, Phú Văn Hẳn (đồng chủ biên) (2013), Từ điển tiếng Việt, Viện 

Khoa học xã hội vùng Nam Bộ, Nxb Từ điển Bách khoa, Hà Nội. 

113. Phạm Công Nhất (2016), Từ tư tưởng nhân nghĩa trong Nho giáo truyền thống 

Trung Quốc đến triết lý nhân nghĩa trong văn hóa ứng xử của người Việt Nam, 

Tạp chí Triết học, (9).  

114. Phan Đăng Nhật (1999), Vùng sử thi Tây Nguyên, Nxb Khoa học xã hội, Hà Nội.  



189 

 

 

115. Phan Đăng Nhật (2004), Vai trò của luật tục Tây Nguyên trong việc bảo vệ bản sắc 

văn hoá dân tộc và thực hiện dân chủ ở cơ sở, Tạp chí Khoa học xã hội Việt Nam, 

(1). 

116. Piere, Dourisboure (2015), Dân làng Hồ, Nxb Tôn giáo, Hà Nội. 

117. Hoàng Phê (Chủ biên) (2012), “Từ điển tiếng Việt”, Viện Ngôn ngữ học, Nxb Từ 

điển Bách khoa, Hà Nội. 

118. Nguyễn Thế Phúc - Ngô Văn Trân (đồng chủ biên) (2016), Triết học tôn giáo với 

những vấn đề nhân sinh quan: lý luận và thực tiễn, Nxb Tôn giáo, Hà Nội. 

119. Phạm Quỳnh Phương (2014), Sự biến đổi tâm thức tôn giáo truyền thống của người 

Tây Nguyên hiện nay, Tạp chí Nghiên cứu tôn giáo, (130). 

120. Phạm Quỳnh Phương (2015), Nhận diện các xu hướng biến đổi trong đời sống tôn 

giáo ở Tây Nguyên hiện nay, Tạp chí Nghiên cứu tôn giáo, (5). 

121. Quốc hội nước Cộng hòa xã hội chủ nghĩa Việt Nam (2013), Hiến pháp nước Cộng 

hòa xã hội chủ nghĩa Việt Nam, Nxb Chính trị Quốc gia Sự thật, Hà Nội. 

122.  Quốc hội nước Cộng hòa xã hội chủ nghĩa Việt Nam (2019), Nghị quyết số 

88/2019/QH14 ngày 18/11/2019 về phê duyệt Đề án tổng thể phát triển KT-XH 

vùng đồng bào DTTS và miền núi giai đoạn 2021 - 2030. 

123. Quốc hội nước Cộng hòa xã hội chủ nghĩa Việt Nam (2020), Nghị quyết số 

120/2020/QH14 ngày 19/6/2020 về phê duyệt chủ trương đầu tư Chương trình mục 

tiêu Quốc gia phát triển KT-Xh vùng đồng bào DTTS và miền núi giai đoạn 2021 

- 2030. 

124. Hồ Sỹ Quý (1999), Về triết lý con người chinh phục tự nhiên, Tạp chí Triết học, 

(6).  

125. Hồ Sĩ Quý (Chủ biên) 2003, Con người và phát triển con người trong quan niệm 

của C. Mác và Ph. Ăngghen, Nxb Chính trị quốc gia Sự thật, Hà Nội. 

126. Hồ Tấn Sáng (2013), Giữ gìn và phát huy bản sắc văn hoá lối sống của đồng bào 

các dân tộc ở Tây Nguyên, Tạp chí Cộng sản, (845). 

127. Saxe Commins và Robert N. Linscott (2005), Mối quan hệ giữa người với người, 

(Nguyễn Kim Dân dịch), Nxb Văn hóa thông tin, Hà Nội.  

128. Stanley Rosen (2006), Triết học nhân sinh, (Nguyễn Minh Sơn, Lưu Văn Hy và 



190 

 

 

Nguyễn Đức Phú dịch), Nxb Lao động, Hà Nội.  

129. Minh Tân, Thanh Nghi, Xuân Lãm (1998), Từ điển tiếng Việt, Nxb Thanh Hóa.  

130. Hoàng Thúc Lân (Chủ biên) (2017), Triết lý nhân sinh trong tục ngữ, ca dao Việt 

Nam, Nxb Giáo dục, Hà Nội. 

131. Tỉnh ủy Đắk Lắk (2021), Chỉ thị số 18-CT/TU ngày 25/11/2021 về tăng cường sự 

lãnh đạo của Đảng đối với công tác dân tộc giai đoạn 2021 - 2030, Đắk Lắk. 

132. Nguyễn Văn Tiệp (chủ biên) (2011), Một số vấn đề về kinh tế - xã hội và quan hệ 

dân tộc ở tỉnh Đắk Lắk, Nxb Đại học Quốc gia thành phố Hồ Chí Minh.  

133. Tỉnh ủy - Hội đồng nhân dân - Ủy ban nhân dân tỉnh Đắk Lắk (2015), Địa chí Đắk 

Lắk, Nxb Khoa học xã hội, Hà Nội. 

134. Ngô Quang Tuệ (2016), Triết lý nhân sinh của Đạo gia và ảnh hưởng của nó đối 

với lịch sử tư tưởng Việt Nam từ thế kỷ XV, Luận án Tiến sĩ Triết học, Học viện 

Báo chí và Tuyên truyền, Học viện CTQG Hồ Chí Minh, Hà Nội. 

135. Từ điển triết học (1986), (Bản tiếng Việt), Nxb Tiến bộ và Nxb Sự thật.  

136. Phùng Lô Tường (2010), Triết lý sinh tử Đông Tây, (Thích Hoằng Trí dịch), Nxb 

Phương Đông, Thành phố Hồ Chí Minh.  

137. Hà Đình Thành (2012), Cộng đồng dân tộc Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk hiện nay, Nxb từ 

điển bách khoa, Hà Nội.  

138. Phạm Huy Thành (2015), Giá trị đạo đức truyền thống trong văn hoá của đồng 

bào các dân tộc Tây Nguyên, Tạp chí Khoa học xã hội Việt Nam, (5). 

139. Tô Ngọc Thanh (1998), Giữ gìn và phát huy tài sản văn hoá các dân tộc ở Tây Bắc 

và Tây Nguyên, Nxb Khoa học xã hội, Hà Nội. 

140. Phan Văn Thám (2025, Sự biến đổi nhân sinh quan của người Việt Nam hiện nay 

qua lễ hội truyền thống, Luận án tiến sĩ Triết học, Học viện Chính trị Quốc gia Hồ 

Chí Minh, Hà Nội. 

141. Ngô Đức Thịnh (1992), Văn hóa dân gian Ê-đê, Nxb Văn hóa dân tộc, Hà Nội 

142. Ngô Đức Thịnh, Chu Thái Sơn và Nguyễn Hữu Thấu (2001), Luật tục Ê-đê - Tập 

quán pháp, Nxb. Văn hóa Dân tộc, Hà Nội.  

143. Ngô Đức Thịnh (2003), Những mảng màu văn hoá Tây Nguyên, Nxb Trẻ, Thành 

phố Hồ Chí Minh.  



191 

 

 

144. Ngô Đức Thịnh (2004), Một số vấn đề về bảo tồn và phát huy văn hóa truyền thống 

Tây Nguyên, Tạp chí Cộng sản (19). 

145. Ngô Đức Thịnh (2012), Nghi lễ và phong tục các dân tộc người ở Tây Nguyên, 

Nxb Khoa học xã hội, Hà Nội.  

146. Nguyễn Tất Thịnh (2011), Hành trình nhân sinh quan: Phản tỉnh trên đường trải 

nghiệm, Nxb thông tin và truyền thông, Hà Nội.  

147. Hoàng Thơ (2000), Vấn đề con người trong đạo Phật, Tạp chí Triết học, (6).  

148. Thủ tướng Chính phủ (1998), Quyết định số 135/1998/QĐ-TTg của Thủ tướng 

Chính phủ về phê duyệt chương trình phát triển kinh tế - xã hội các xã đặc biệt khó 

khăn miền núi và vùng sâu, vùng xa 

149. Thủ tướng Chính phủ (2009), Quyết định số 581/QĐ/TTg ngày 06 tháng 5 năm 

2009 của Thủ tướng Chính phủ về việc phê duyệt Chiến lược Phát triển văn hóa 

đến năm 2020.  

150. Thủ tướng Chính phủ (2011), Quyết định 1270/QĐ-TTg ngày 27 - 7 - 2011 phê 

duyệt Đề án Bảo tồn, phát triển văn hóa dân tộc thiểu số đến năm 2020. 

151.  Thủ tướng Chính phủ (2016), Quyết định số 2493/QĐ-TTg ngày 22 tháng 12 năm 

2016 về việc phê duyệt Đề án Kiểm kê, sưu tầm bảo quản trưng bày tuyên truyền 

di sản văn hóa truyền thống điển hình của các dân tộc thiểu số Việt Nam giai đoạn 

2017 - 2020.  

152. Thủ tướng Chính phủ (2021), Quyết định số 1719/QĐ-TTg ngày 14/10/2021 của 

Thủ tướng Chính phủ phê duyệt “Chương trình mục tiêu quốc gia phát triển kinh 

tế - xã hội vùng đồng bào DTTS và miền núi giai đoạn 2021 - 2025”. 

153. Thủ tướng Chính phủ (2021), Quyết định số 1230/QĐ-TTg ngày 15/7/2021 của 

Thủ tướng Chính phủ phê duyệt “Chương trình Bảo tồn và phát huy bền vững giá 

trị di sản văn hóa Việt Nam, giai đoạn 2021 - 2025”. 

154. Trương Thị Thu Thủy (2010), “Lễ hội truyền thống - Bức tranh về đời sống tín 

ngưỡng của các DTTS ở Tây Nguyên”, Tạp chí Nghiên cứu Tôn giáo, số 02. 

155. Trung Thị Thu Thủy (2014), Tín ngưỡng của người Ba Na (Huyện Kông Chro, 

tỉnh Gia Lai), Luận án tiến sĩ Triết học, Học viện khoa học xã hội, Viện Hàn lâm 

Khoa học xã hội Việt Nam, Hà Nội.  



192 

 

 

156. Nguyễn Thế Trắc (2008), Mạn đàm nhân sinh, Nxb Văn hóa thông tin, Hà Nội.  

157. Phạm Thị Ngọc Trầm (2009), Xây dựng đạo đức sinh thái - một trách nhiệm xã 

hội của con người đối với tự nhiên, Tạp chí Triết học, (6).  

158. Nguyễn Tuấn Triết (2007), Tây Nguyên, những chặng đường lịch sử - văn hoá, 

Nxb Khoa học xã hội, Hà Nội. 

159. Phạm Thị Trung (2021), Tín ngưỡng của người Xơ Teng xã Tu Mơ Rông tỉnh Kon 

Tum, Nxb Văn hóa dân tộc, Hà Nội.  

160. Ủy ban Dân tộc và Tổng cục thống kê, (2019), Kết quả Điều tra thu thập thông tin 

về thực trạng kinh tế - xã hội của 53 dân tộc thiểu số năm 2019, Nxb Thống kê, 

Hà Nội.  

161. Ủy ban Nhân dân tỉnh Đắk Lắk (2015), Quyết định số 255/QĐ-UBND ngày 

27/01/2015 về việc phê duyệt kết quả thực hiện kiểm kê rừng tỉnh Đắk Lắk, Đắk 

Lắk.  

162. Ủy ban nhân dân tỉnh Đắk Lắk (2021), Quyết định số 576/QĐ-UBND về việc ban 

hành kế hoạch hành động thực hiện Nghị quyết số 01/NQ/ĐH ngày 02 tháng 11 

năm 2020 của Đại hội đại biểu Đảng bộ tỉnh Đắk Lắk lần thứ XVII, nhiệm kỳ 2020 

- 2025, Đắk Lắk.  

163. Ủy ban Nhân dân tỉnh Đắk Lắk (2021), Kế hoạch số 11768/KH-UBND ngày 

30/11/2021 về phát triển kinh tế - xã hội vùng đồng bào DTTS và miền núi giai 

đoạn 2021 - 2030, Đắk Lắk. 

164. Ủy ban Nhân dân tỉnh Đắk Lắk (2022), “Kế hoạch số 46/KH-UBND ngày 

01/03/2022 của UBND tỉnh Đắk Lắk về Bảo tồn, phát huy giá trị văn hóa truyền 

thống tốt đẹp của các DTTS gắn với phát triển du lịch trên địa bàn tỉnh Đắk Lắk, 

giai đoạn 2022 - 2025”,  Đắk Lắk. 

165. Ủy ban Nhân dân tỉnh Đắk Lắk (2022), Kế hoạch số 119/KH-UBND ngày 

07/6/2022 triển khai thực hiện Chiến lược công tác dân tộc giai đoạn 2021 - 2030, 

tầm nhìn đến năm 2045, Đắk Lắk. 

166. Ủy ban Nhân dân tỉnh Đắk Lắk (2022), “Kế hoạch số 213/KH-UBND ngày 

08/11/2022 của UBND tỉnh về tổ chức “Ngày hội Văn hóa dân tộc tỉnh Đắk Lắk 

năm 2023”, Đắk Lắk. 

167. Ủy ban Nhân dân tỉnh Đắk Lắk (2022), Báo cáo số 351/BC-UBND về Kết quả thực 



193 

 

 

hiện Chương trình mục tiêu quốc gia phát triển kinh tế -xã hội vùng đồng bào dân 

tộc thiểu số và miền núi giai đoạn 2021-2030, giai đoạn I: từ năm 2021 đến năm 

2025, Đắk Lắk.  

168. Ủy ban Nhân dân tỉnh Đắk Lắk (2023), Quyết định số 417/QĐ-UBND ngày 

08/3/2023 về việc phê duyệt kết quả thực hiện kiểm kê rừng tỉnh Đắk Lắk, Đắk 

Lắk.  

169. Ủy ban Nhân dân tỉnh Đắk Lắk (2023), báo cáo số 169/BC-UBND của UBND tỉnh 

ngày 21/6/2023 về Kết quả thực hiện công tác dân tộc 6 tháng đầu năm và phương 

hướng, nhiệm vụ trọng tâm 6 tháng cuối năm 2023, Đắk Lắk. 

170. Ủy ban Nhân dân tỉnh Đắk Lắk (2023), báo cáo số 384/BC-UBND của UBND tỉnh 

ngày 20/11/2023 về tình hình phát triển KT-XH, bảo đảm quốc phòng - an ninh 

năm 2023 và phương hướng, nhiệm vụ năm 2024, Đắk Lắk. 

171. Ủy ban Nhân dân tỉnh Đắk Lắk (2025), báo cáo số 125/BC-UBND của UBND tỉnh 

ngày 16/01/2025 về Đánh giá kết quả thực hiện chương trình mục tiêu quốc gia 

xây dựng nông thôn mới giai đoạn 2021 - 2025 và đề xuất thực hiện giai đoạn 

2026 - 2030, Đắk Lắk. 

172. Nguyễn Thị Kim Vân (2011), Tín ngưỡng và tôn giáo dân tộc Bahnar, Jrai, Nxb 

Văn hóa dân tộc, Hà Nội. 

173. Viện Nghiên cứu Văn hóa (2007),“Nghi lễ và phong tục các tộc người ở Tây 

Nguyên”, Nxb Khoa học xã hội, Hà Nội. 

174. Mai Trọng An Vinh (2021), Triết lý nhân sinh trong nghi lễ thờ cúng của người 

Ê-đê ở thành phố Buôn Ma Thuột, Nxb Đại học quốc gia Hà Nội, Hà Nội. 

175. Nguyễn Như Ý (Chủ biên) (1999), Đại từ điển tiếng Việt, Nxb Văn hóa - Thông 

tin, Hà Nội.  

  



194 

 

 

PHỤ LỤC 

Phụ lục 1 

PHIẾU KHẢO SÁT NHÂN SINH QUAN NGƯỜI Ê-ĐÊ Ở TỈNH ĐẮK LẮK 

Để đánh giá sự biến đổi nhân sinh quan của người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk, từ đó có 

cơ sở đề xuất, kiến nghị những giải pháp hạn chế những biến đổi tiêu cực, phát huy 

những biến đổi tích cực, chúng tôi rất mong nhận được sự hợp tác của quý Ông/Bà, 

Anh/Chị, đây sẽ là những thông tin có giá trị đối với công trình nghiên cứu của chúng 

tôi. Các thông tin của người cung cấp thông tin đảm bảo 

I. Thông tin chung 

Họ tên: ..........................................................   Tuổi: ..........   Giới tính: ☐ Nam   ☐ Nữ 

Trình độ học vấn: ☐ Không đi học  ☐ Tiểu học  ☐ THCS  ☐ THPT  ☐ Trung 

cấp/CĐ/ĐH 

Nghề nghiệp: .................................................... 

Nơi cư trú: .................................................... 

II. Quan niệm về cuộc sống 

2.1. Cuộc đời của con người chủ yếu dựa vào đâu? 

☐ Ý trời               ☐ Tổ tiên, thần linh   

☐ Chính mình      ☐ Gia đình, cộng đồng 

2.2. Mục đích sống hiện tại của Ông/Bà là gì? (Chọn tối đa 2 đáp án) 

☐ Làm giàu, ổn định kinh tế  ☐ Đóng góp cho cộng đồng   

☐ Chăm lo gia đình   

☐ Sống vui vẻ, hòa thuận  ☐ Khác: ......................... 

2.3. Quan hệ giữa con người và thiên nhiên là gì? 

☐ Phụ thuộc và tôn trọng lẫn nhau   

☐ Con người có quyền khai thác thiên nhiên   

☐ Không liên quan 

2.4. Quan niệm của Ông/Bà về tự nhiên là gì? 

☐ Là nơi thiêng liêng cần bảo vệ   

☐ Là tài nguyên cần khai thác để sống   

☐ Không có ý kiến 



195 

 

 

2.5. Những giá trị nào sau đây Ông/Bà cho là quan trọng nhất hiện nay? 

☐ Tình thương con người   

☐ Đoàn kết cộng đồng   

☐ Tự do cá nhân   

☐ Tôn trọng thiên nhiên   

☐ Lòng bao dung, tha thứ 

2.6. Ông/Bà nghĩ điều gì tạo nên một cuộc sống “có ý nghĩa”? 

☐ Có ích cho gia đình, xã hội   

☐ Có nhà cửa, của cải  

☐ Sống đúng với đạo lý   

☐ Làm điều mình yêu thích 

2.7. Ông/Bà có thường xuyên tham gia các hoạt động cộng đồng (lễ hội, hỗ trợ buôn 

làng...)? 

☐ Thường xuyên        ☐ Thỉnh thoảng   

☐ Hiếm khi                 ☐ Không bao giờ 

2.8. Tinh thần sống “vì cộng đồng, vì buôn làng” theo Ông/Bà hiện nay là: 

☐ Còn rất mạnh      ☐ Có nhưng yếu dần   

☐ Đang mai một     ☐ Không còn 

III. Quan niệm về sự trân trọng và lòng biết ơn 

3.1. Ông/Bà có thực hành nghi lễ truyền thống liên quan đến tổ tiên, thần linh không? 

Loại nghi lễ Có/ Mức độ Không thực hiện 

Thường xuyên Thỉnh thoảng  

Các nghi lễ nông nghiệp    

Các nghi lễ vòng đời 

người 

   

 

3.2. Những lý do khiến Ông/Bà có thể không thực hiện các nghi lễ? 

☐ Kinh tế khó khăn 



196 

 

 

☐ Thiếu người hiểu nghi lễ 

☐ Không còn tin vào tín ngưỡng xưa 

☐ Ảnh hưởng từ tôn giáo mới 

☐ Khác: ...................................... 

3.3. Ông/Bà cho rằng giá trị đạo lý 'uống nước nhớ nguồn' hiện nay: 

☐ Được duy trì tốt 

☐ Có biểu hiện giảm 

☐ Gần như mai một 

☐ Không rõ 

3.4.Trong đời sống hàng ngày, Ông/Bà thấy lòng biết ơn được thể hiện qua: 

☐ Chăm sóc người già 

☐ Giúp đỡ lẫn nhau trong buôn 

☐ Thờ cúng tổ tiên 

☐ Không rõ biểu hiện 

3.5. Theo Ông/Bà, giáo dục lòng biết ơn trong gia đình, nhà trường và cộng đồng hiện 

nay: 

☐ Rất cần thiết 

☐ Có nhưng chưa sâu 

☐ Không còn phù hợp 

☐ Không quan tâm 

3.6. Theo Ông/Bà, Anh/Chị, việc xây dựng một nhà sàn dài cho mỗi buôn làng người 

Ê-đê để sinh hoạt truyền thống là: 

☐Không cần thiết                 ☐ Cần thiết  

☐Rất cần thiết                      ☐ Khác (ghi rõ) 

IV. Khát vọng về cuộc sống ấm no, hạnh phúc 

4.1. Ước mơ lớn nhất hiện nay của Ông/Bà là gì? 

☐ Có thu nhập ổn định 

☐ Con cái học hành tốt 



197 

 

 

☐ Buôn làng phát triển 

☐ Gìn giữ được văn hóa truyền thống 

4.2. Cuộc sống của gia đình Ông/Bà, Anh/Chị thay đổi như thế nào từ thu nhập bởi các 

loại cây trồng như cà phê, hồ tiêu…? (Có thể chọn nhiều đáp án) 

☐ Nâng cao mức sống  

☐ Hình thành được kỹ thuật, kinh nghiệm sản xuất mới   

☐  Biết lên kế hoạch sản xuất  

☐ Có thêm các mối quan hệ với nhiều người   

4.3.Theo Ông/Bà, đâu là rào cản lớn nhất khiến ước mơ khó thành hiện thực? 

☐ Thiếu kiến thức, kỹ năng 

☐ Thiếu vốn, đất sản xuất 

☐ Chính sách chưa phù hợp 

☐ Không có người dẫn dắt 

4.4. Ai là người truyền cảm hứng hoặc định hướng khát vọng sống cho Ông/Bà? 

☐ Cha mẹ, người thân 

☐ Già làng, thầy cúng 

☐ Lãnh đạo buôn, xã 

☐ Tự mình quyết định 

4.5. Theo Ông/Bà, Anh/Chị, vai trò của giáo dục đối với cộng đồng Ê-đê và xã hội là: 

☐ Chìa khóa để thoát nghèo  

☐ Nâng cao vị thế xã hội  

☐ Thay đổi cách nhìn nhận về các mối quan hệ và phát triển  

☐ Nâng cao dân trí  

4.6. Mức độ hài lòng của Ông/Bà với cuộc sống hiện nay: 

☐ Rất hài lòng 

☐ Tạm hài lòng 

☐ Không hài lòng 

☐ Rất lo lắng 



198 

 

 

4.7. Theo Ông/Bà, thế hệ trẻ Ê-đê hiện nay có lý tưởng sống như thế nào? 

☐ Có chí làm ăn, học hành 

☐ Sống thực dụng, ngắn hạn 

☐ Chưa rõ mục tiêu 

☐ Thiếu định hướng 

4.8. Theo Ông/Bà, Anh/Chị, vấn đề đáng lo ngại nhất cho thanh niên trong buôn làng là 

gì? (chọn nhiều phương án) 

☐ Học vấn thấp   

☐ Không có nghề nghiệp ổn định  

☐ Thiếu việc làm  

☐ Sa vào tệ nạn xã hội  

☐ Không biết về truyền thống (mất gốc)  

4.9. Theo Ông/Bà, điều gì quan trọng nhất để đạt được hạnh phúc lâu dài? 

☐ Tiền bạc, tài sản 

☐ Sức khỏe, bình an 

☐ Quan hệ gia đình, cộng đồng tốt 

☐ Có văn hóa, tri thức 

4.10. Ưu tiên chi tiêu của Ông/Bà, Anh/Chị cho các khoản nào dưới đây trong các năm 

sắp tới? 

☐ Trồng rừng   

☐ Xây dựng, sửa chữa nhà cửa  

☐ Mua công cụ SX   

☐ Mua sắm đồ dùng gia đình  

☐ Học phí cho con cái  

☐ Ăn mặc  

 

Chân thành cảm ơn sự hợp tác của quý Ông/Bà, Anh/Chị! 

  



199 

 

 

Phụ lục 2 

BẢNG XỬ LÝ KẾT QUẢ KHẢO SÁT SỰ BIẾN ĐỔI NHÂN SINH QUAN CỦA 

NGƯỜI Ê-ĐÊ Ở TỈNH ĐẮK LẮK HIỆN NAY 

STT Nội dung khảo sát Phương án trả lời Tỷ lệ (%) 

I Quan niệm về cuộc 

sống 

  

1 Cuộc đời của con người 

chủ yếu dựa vào 

Ý trời 44,5 

Tổ tiên, thần linh 39,7 

Chính mình 61,4 

Gia đình, cộng đồng 23 

2 Mục đích của cuộc 

sống (Không quá 2 

phương án) 

Làm giàu, ổn định kinh tế   46 

Đóng góp cho cộng đồng   29,2 

Chăm lo gia đình   48,7 

Sống vui vẻ hòa thuận 37,8 

 

3 Quan hệ giữa con người 

và thiên nhiên 

Phụ thuộc và tôn trọng thiên nhiên   64,8 

Con người có quyền khai thác thiên 

nhiên   

56 

Không liên quan 0 

4 Quan niệm về tự nhiên Là nơi thiêng liêng cần bảo vệ   55,2 

Là tài nguyên cần khai thác để sống   72 

Không có ý kiến 0 

5 Giá trị của cuộc sống 

quan trọng nhất (Chọn 

không quá 3 phương 

án) 

Tình thương con người   60 

Đoàn kết cộng đồng   47 

Tự do cá nhân    

Tôn trọng thiên nhiên   44,6 

Lòng bao dung, tha thứ 42 

6 Mức độ tham gia các 

hoạt động cộng đồng 

Thường xuyên         

 

61,4 

Thỉnh thoảng   22,6 

Hiếm khi                  12 

Không bao giờ 4 

7 Còn rất mạnh       36,9 



200 

 

 

Thực trạng tinh thần 

sống vì cộng đồng 

Có nhưng yếu dần   31,5 

Đang mai một      31,6 

Không còn 0 

II. Quan niệm về sự trân 

trọng, òng biết ơn 

  

1 Tần suất thực hiện nghi 

lễ truyền thống 

Các nghi lễ nông nghiệp 41,2tx; 

36,7tt; 

22,1k 

Các nghi lễ vòng đời người 37,9tx; 

39,4tt; 

23.7k 

2 Lý do không thực hiện 

nghi lễ (Chọn không 

quá 2 phương án) 

Kinh tế khó khăn 

 

48,5 

Thiếu người hiểu nghi lễ 44,3 

Không còn tin vào tín ngưỡng xưa 21,6 

Ảnh hưởng từ tôn giáo mới 32,7 

Khác: 0 

3 Nhận thức về đạo lý 

“uống nước nhớ 

nguồn” 

Được duy trì tốt 64,8 

Có biểu hiện giảm 22,6 

Gần như mai một 8,3 

Không rõ 0 

4. Biểu hiện lòng biết ơn 

trong đời sống (Chọn 

không quá 3 phương 

án) 

Chăm sóc người già 59,7 

Giúp đỡ lẫn nhau trong buôn 47,2 

 

Thờ cúng tổ tiên 42,9 

Không rõ biểu hiện 0 

5 Nhận thức vừ giáo dục 

lòng biết ơn 

Rất cần thiết 71,5 

Có nhưng chưa sâu 19,4 

Không còn phù hợp 1,5 

Không quan tâm 6,6 

6 Nhận thức về xây dựng 

nhà dài để sinh hoạt 

cộng đồng 

Không cần thiết 9,6 

Cần thiết  31,7 

Rất cần thiết 44,8 

Khác (ghi rõ) 0 



201 

 

 

III.  Ước mơ, khát vọng một 

cuộc sống ấm no, hạnh 

phúc 

  

1 Ước mơ lớn nhất hiện 

nay (Chọn không quá 2 

phương án) 

Có thu nhập ổn định 36,8 

Con cái học hành tốt 27,4 

Buôn làng phát triển 18,5 

Gìn giữ được văn hóa truyền thống 17,3 

2 Sự thay đổi cuộc sống 

từ thu nhập (Chọn 

nhiều phương án) 

Nâng cao mức sống  62,9 

Hình thành được kỹ thuật, kinh 

nghiệm sản xuất mới   

25 

Biết lên kế hoạch sản xuất  23,6 

Có thêm các mối quan hệ với nhiều 

người   

41,5 

3 Rào cản đối với khát 

vọng vươn lên 

Thiếu kiến thức, kỹ năng 39,2 

Thiếu vốn, đất sản xuất 35,7 

Chính sách chưa phù hợp 14,3 

Không có người dẫn dắt 10,8 

4 Người truyền cảm hứng 

định hướng khát vọng 

vươn lên (Chọn 2 

phương án) 

Cha mẹ, người thân 28,6 

Già làng, thầy cúng 18,7 

Lãnh đạo buôn, xã 11,6 

Tự mình quyết định 41,1 

5 Nhận thức vai trò của 

giáo dục đối với cộng 

đồng (Chọn nhiều 

phương án) 

Chìa khóa để thoát nghèo 74,3 

Nâng cao vị thế xã hội  53,8 

Thay đổi cách nhìn nhận về các mối 

quan hệ và phát triển  

47,5 

Nâng cao dân trí  45 

6 Mức độ hài lòng với 

cuộc sống 

Rất hài lòng 24,6 

Tạm hài lòng 48,2 

Không hài lòng 19,3 

Rất lo lắng 7,9 

7.  Nhận xét về về lý tưởng 

sống của thanh niên Ê-

đê 

Có chí làm ăn, học hành 43,7 

Sống thực dụng, ngắn hạn 28,4 

 



202 

 

 

Chưa rõ mục tiêu 29.7 

Thiếu định hướng 21.4 

8 Rào cản đối với cuộc 

sống (Chọn nhiều 

phương án) 

Học vấn thấp   51,3 

Không có nghề nghiệp ổn định  22 

Thiếu việc làm  38,7 

Sa vào tệ nạn xã hội  6,5 

Không biết về truyền thống (mất gốc)  16 

9 Yếu tố được cho là 

quyết định hạnh phúc 

lâu dài 

Tiền bạc, tài sản 18,3 

Sức khỏe, bình an 32,7 

Quan hệ gia đình, cộng đồng tốt 35,1  

Có văn hóa, tri thức 13,9 

10 Vấn đề được ưu tiên 

trong tương lai 

Trồng rừng   9,7 

Xây dựng, sửa chữa nhà cửa  29,6 

Mua công cụ SX   17,4 

Mua sắm đồ dùng gia đình  3,1 

Học phí cho con cái  38,2 

Ăn mặc  2,0 

 

 



203 

 

 

Phụ lục 3: Bản đồ tỉnh Đắk Lắk 

 

  



204 

 

 

Phụ lục 4: Dân số Ê đê tại các tỉnh, thành của Việt Nam 

TT Tỉnh, thành 
Dân số 

tỉnh, thành 

Dân số dân 

tộc Ê đê 

% dân số địa 

phương 

% dân số Ê 

đê cả nước 

1 Đắk Lắk  1.869.322 351.278 18,79% 88,11% 

2 Phú Yên  872.964 25.225 2,89% 6,33% 

3 Đắk Nông  622.168 6.726 1,08% 1,69% 

4 Khánh Hoà  1.231.107 3.759 0,31% 0,94% 

5 Đồng Nai  3.097.107 3.209 0,10% 0,80% 

6 
TP. Hồ Chí 

Minh  

8.993.082 2.784 0,03% 0,70% 

7 
Bình 

Dương  

2.426.561 1.937 0,08% 0,49% 

8 Gia Lai  1.513.847 904 0,06% 0,23% 

9 Tây Ninh  1.169.165 390 0,03% 0,10% 

10 Long An  1.688.547 299 0,02% 0,07% 

11 Lâm Đồng  1.296.906 285 0,02% 0,07% 

12 
Bình 

Phước  

994.679 175 0,02% 0,04% 

13 Đà Nẵng  1.134.310 159 0,01% 0,04% 

14 Kon Tum  540.438 141 0,03% 0,04% 

15 Bình Định  1.486.918 129 0,01% 0,03% 

16 Thanh Hoá  3.640.128 95 0,00% 0,02% 

17 Huế  1.128.620 83 0,01% 0,02% 

https://danso.info/dan-so-dak-lak/
https://danso.info/dan-so-phu-yen/
https://danso.info/dan-so-dak-nong/
https://danso.info/dan-so-khanh-hoa/
https://danso.info/dan-so-dong-nai/
https://danso.info/dan-so-tp-ho-chi-minh/
https://danso.info/dan-so-tp-ho-chi-minh/
https://danso.info/dan-so-binh-duong/
https://danso.info/dan-so-binh-duong/
https://danso.info/dan-so-gia-lai/
https://danso.info/dan-so-tay-ninh/
https://danso.info/dan-so-long-an/
https://danso.info/dan-so-lam-dong/
https://danso.info/dan-so-binh-phuoc/
https://danso.info/dan-so-binh-phuoc/
https://danso.info/dan-so-da-nang/
https://danso.info/dan-so-kon-tum/
https://danso.info/dan-so-binh-dinh/
https://danso.info/dan-so-thanh-hoa/
https://danso.info/dan-so-thua-thien-hue/


205 

 

 

18 
Ninh 

Thuận  

590.467 66 0,01% 0,02% 

19 Nghệ An  3.327.791 65 0,00% 0,02% 

20 
Bà Rịa – 

Vũng Tàu  

1.148.313 65 0,01% 0,02% 

21 
Tuyên 

Quang  

784.811 65 0,01% 0,02% 

22 
Thái 

Nguyên  

1.286.751 63 0,00% 0,02% 

23 Hà Nội  8.053.663 61 0,00% 0,02% 

24 
Quảng 

Nam  

1.495.812 52 0,00% 0,01% 

25 Hoà Bình  854.131 47 0,01% 0,01% 

26 
Bình 

Thuận  

1.230.808 42 0,00% 0,01% 

27 
Quảng 

Ngãi  

1.231.697 41 0,00% 0,01% 

28 Cà Mau  1.194.476 36 0,00% 0,01% 

29 Lạng Sơn  781.655 29 0,00% 0,01% 

30 Hậu Giang  733.017 29 0,00% 0,01% 

31 Bến Tre  1.288.463 24 0,00% 0,01% 

32 Sơn La  1.248.415 24 0,00% 0,01% 

33 An Giang  1.908.352 22 0,00% 0,01% 

34 Hải Dương  1.892.254 19 0,00% 0,00% 

https://danso.info/dan-so-ninh-thuan/
https://danso.info/dan-so-ninh-thuan/
https://danso.info/dan-so-nghe-an/
https://danso.info/dan-so-ba-ria-vung-tau/
https://danso.info/dan-so-ba-ria-vung-tau/
https://danso.info/dan-so-tuyen-quang/
https://danso.info/dan-so-tuyen-quang/
https://danso.info/dan-so-thai-nguyen/
https://danso.info/dan-so-thai-nguyen/
https://danso.info/dan-so-ha-noi/
https://danso.info/dan-so-quang-nam/
https://danso.info/dan-so-quang-nam/
https://danso.info/dan-so-hoa-binh/
https://danso.info/dan-so-binh-thuan/
https://danso.info/dan-so-binh-thuan/
https://danso.info/dan-so-quang-ngai/
https://danso.info/dan-so-quang-ngai/
https://danso.info/dan-so-ca-mau/
https://danso.info/dan-so-lang-son/
https://danso.info/dan-so-hau-giang/
https://danso.info/dan-so-ben-tre/
https://danso.info/dan-so-son-la/
https://danso.info/dan-so-an-giang/
https://danso.info/dan-so-hai-duong/


206 

 

 

35 Hà Tĩnh  1.288.866 18 0,00% 0,00% 

36 Yên Bái  821.030 18 0,00% 0,00% 

37 Lai Châu  460.196 18 0,00% 0,00% 

38 Sóc Trăng  1.199.653 17 0,00% 0,00% 

39 Kiên Giang  1.723.067 17 0,00% 0,00% 

40 Tiền Giang  1.764.185 17 0,00% 0,00% 

41 Điện Biên  598.856 17 0,00% 0,00% 

42 Phú Thọ  1.463.726 16 0,00% 0,00% 

43 Ninh Bình  982.487 16 0,00% 0,00% 

44 Bắc Ninh  1.368.840 15 0,00% 0,00% 

45 Vĩnh Long  1.022.791 14 0,00% 0,00% 

46 Quảng Trị  632.375 14 0,00% 0,00% 

47 Bạc Liêu  907.236 14 0,00% 0,00% 

48 Bắc Giang  1.803.950 13 0,00% 0,00% 

49 Cần Thơ  1.235.171 13 0,00% 0,00% 

50 Cao Bằng  530.341 13 0,00% 0,00% 

51 
Quảng 

Bình  

895.430 12 0,00% 0,00% 

52 Trà Vinh  1.009.168 12 0,00% 0,00% 

53 Hải Phòng  2.028.514 11 0,00% 0,00% 

54 Thái Bình  1.860.447 11 0,00% 0,00% 

https://danso.info/dan-so-ha-tinh/
https://danso.info/dan-so-yen-bai/
https://danso.info/dan-so-lai-chau/
https://danso.info/dan-so-soc-trang/
https://danso.info/dan-so-kien-giang/
https://danso.info/dan-so-tien-giang/
https://danso.info/dan-so-dien-bien/
https://danso.info/dan-so-phu-tho/
https://danso.info/dan-so-ninh-binh/
https://danso.info/dan-so-bac-ninh/
https://danso.info/dan-so-vinh-long/
https://danso.info/dan-so-quang-tri/
https://danso.info/dan-so-bac-lieu/
https://danso.info/dan-so-bac-giang/
https://danso.info/dan-so-can-tho/
https://danso.info/dan-so-cao-bang/
https://danso.info/dan-so-quang-binh/
https://danso.info/dan-so-quang-binh/
https://danso.info/dan-so-tra-vinh/
https://danso.info/dan-so-hai-phong/
https://danso.info/dan-so-thai-binh/


207 

 

 

55 Đồng Tháp  1.599.504 10 0,00% 0,00% 

56 
Quảng 

Ninh  

1.320.324 9 0,00% 0,00% 

57 Hưng Yên  1.252.731 8 0,00% 0,00% 

58 Lào Cai  730.420 5 0,00% 0,00% 

59 Vĩnh Phúc  1.151.154 4 0,00% 0,00% 

60 Bắc Kạn  313.905 3 0,00% 0,00% 

61 Nam Định  1.780.393 3 0,00% 0,00% 

62 Hà Nam  852.800 3 0,00% 0,00% 

63 Hà Giang  854.679 2 0,00% 0,00% 

Nguồn: Kết quả Tổng điều tra dân số và nhà ở năm 2019  

https://danso.info/dan-so-dong-thap/
https://danso.info/dan-so-quang-ninh/
https://danso.info/dan-so-quang-ninh/
https://danso.info/dan-so-hung-yen/
https://danso.info/dan-so-lao-cai/
https://danso.info/dan-so-vinh-phuc/
https://danso.info/dan-so-bac-kan/
https://danso.info/dan-so-nam-dinh/
https://danso.info/dan-so-ha-nam/
https://danso.info/dan-so-ha-giang/
http://tongdieutradanso.vn/11-ket-qua-toan-bo-tong-dieu-tra.html


208 

 

 

Phụ lục 5: Dân số các dân tộc tại Đắk Lắk 

TT Dân tộc 

 Dân số dân 

tộc tại Đắk 

Lắk 

 Nam  Nữ 

% dân 

số Đắk 

Lắk 

Dân số 

dân tộc cả 

nước 

% dân số 

dân tộc cả 

nước 

1 Kinh 1.202.000 608.978 593.022 64,30% 82.085.826 1,46% 

2 Ê đê 351.278 173.093 178.185 18,79% 398.671 88,11% 

3 Nùng 75.857 39.046 36.811 4,06% 1.083.298 7,00% 

4 Tày 53.124 27.217 25.907 2,84% 1.845.492 2,88% 

5 Mnông 48.505 23.561 24.944 2,59% 127.334 38,09% 

6 Mông 39.241 19.939 19.302 2,10% 1.393.547 2,82% 

7 Gia Rai 20.495 10.193 10.302 1,10% 513.930 3,99% 

8 Thái 19.709 9.883 9.826 1,05% 1.820.950 1,08% 

9 Dao 17.479 8.986 8.493 0,94% 891.151 1,96% 

10 Mường 15.656 8.159 7.497 0,84% 1.452.095 1,08% 

11 
Xơ 

Đăng 

9.818 4.914 4.904 0,53% 212.277 4,63% 

12 
Sán 

Chay 

5.422 2.862 2.560 0,29% 201.398 2,69% 

13 

Bru 

Vân 

Kiều 

3.563 1.836 1.727 0,19% 94.598 3,77% 

14 Hoa 2.842 1.561 1.281 0,15% 749.466 0,38% 

15 Thổ 642 346 296 0,03% 91.430 0,70% 

16 Khmer 591 331 260 0,03% 1.319.652 0,04% 

17 Chứt  540 286 254 0,03% 7.513 7,19% 

18 Ba Na 475 247 228 0,03% 286.910 0,17% 

https://danso.info/dan-so-dan-toc-kinh-o-viet-nam/
https://danso.info/dan-so-dan-toc-e-de-o-viet-nam/
https://danso.info/dan-so-dan-toc-nung-o-viet-nam/
https://danso.info/dan-so-dan-toc-tay-o-viet-nam/
https://danso.info/dan-so-dan-toc-mnong-o-viet-nam/
https://danso.info/dan-so-dan-toc-mong-o-viet-nam/
https://danso.info/dan-so-dan-toc-gia-rai-o-viet-nam/
https://danso.info/dan-so-dan-toc-thai/
https://danso.info/dan-so-dan-toc-dao-o-viet-nam/
https://danso.info/dan-so-dan-toc-muong-o-viet-nam/
https://danso.info/dan-so-dan-toc-xo-dang-o-viet-nam/
https://danso.info/dan-so-dan-toc-xo-dang-o-viet-nam/
https://danso.info/dan-so-dan-toc-san-chay-o-viet-nam/
https://danso.info/dan-so-dan-toc-san-chay-o-viet-nam/
https://danso.info/dan-so-dan-toc-bru-van-kieu-o-viet-nam/
https://danso.info/dan-so-dan-toc-bru-van-kieu-o-viet-nam/
https://danso.info/dan-so-dan-toc-bru-van-kieu-o-viet-nam/
https://danso.info/dan-so-dan-toc-hoa-o-viet-nam/
https://danso.info/dan-so-dan-toc-tho-o-viet-nam-2/
https://danso.info/dan-so-dan-toc-khmer-o-viet-nam/
https://danso.info/dan-so-dan-toc-chut-o-viet-nam/
https://danso.info/dan-so-dan-toc-ba-na-o-viet-nam/


209 

 

 

19 Hrê 426 269 157 0,02% 149.460 0,29% 

20 Chăm 358 196 162 0,02% 178.948 0,20% 

21 Lào 337 166 171 0,02% 17.532 1,92% 

22 
Sán 

Dìu 

284 144 140 0,02% 183.004 0,16% 

23 Cơ Ho 180 98 82 0,01% 200.800 0,09% 

24 Mạ 64 32 32 0,00% 50.322 0,13% 

25 Raglay 55 34 21 0,00% 146.613 0,04% 

26 Ngái 51 33 18 0,00% 1.649 3,09% 

27 Chơ Ro 40 27 13 0,00% 29.520 0,14% 

28 
Gié 

Triêng 

34 13 21 0,00% 63.322 0,05% 

29 Co 32 15 17 0,00% 40.442 0,08% 

30 Kháng 27 18 9 0,00% 16.180 0,17% 

31 Xtiêng 23 11 12 0,00% 100.752 0,02% 

32 
Pà 

Thẻn 

18 9 9 0,00% 8.248 0,22% 

33 Cơ Tu 17 13 4 0,00% 74.173 0,02% 

34 Mảng 17 8 9 0,00% 4.650 0,37% 

35 
Chu 

Ru 

16 4 12 0,00% 23.242 0,07% 

36 
Khơ 

mú 

14 5 9 0,00% 90.612 0,02% 

37 Tà Ôi 12 4 8 0,00% 52.356 0,02% 

38 Giáy 7 3 4 0,00% 67.858 0,01% 

https://danso.info/dan-so-dan-toc-hre-o-viet-nam/
https://danso.info/dan-so-dan-toc-cham-o-viet-nam/
https://danso.info/dan-so-dan-toc-lao-o-viet-nam/
https://danso.info/dan-so-dan-toc-san-diu-o-viet-nam/
https://danso.info/dan-so-dan-toc-san-diu-o-viet-nam/
https://danso.info/dan-so-dan-toc-co-ho-o-viet-nam/
https://danso.info/dan-so-dan-toc-ma-o-viet-nam/
https://danso.info/dan-so-dan-toc-raglay-o-viet-nam/
https://danso.info/dan-so-dan-toc-ngai-o-viet-nam/
https://danso.info/dan-so-dan-toc-cho-ro-o-viet-nam/
https://danso.info/dan-so-dan-toc-gie-trieng-o-viet-nam/
https://danso.info/dan-so-dan-toc-gie-trieng-o-viet-nam/
https://danso.info/dan-so-dan-toc-co-o-viet-nam/
https://danso.info/dan-so-dan-toc-khang-o-viet-nam/
https://danso.info/dan-so-dan-toc-xtieng-o-viet-nam/
https://danso.info/dan-so-dan-toc-pa-then-o-viet-nam/
https://danso.info/dan-so-dan-toc-pa-then-o-viet-nam/
https://danso.info/dan-so-dan-toc-co-tu-o-viet-nam/
https://danso.info/dan-so-dan-toc-mang-o-viet-nam/
https://danso.info/dan-so-dan-toc-chu-ru-o-viet-nam/
https://danso.info/dan-so-dan-toc-chu-ru-o-viet-nam/
https://danso.info/dan-so-dan-toc-kho-mu-o-viet-nam/
https://danso.info/dan-so-dan-toc-kho-mu-o-viet-nam/
https://danso.info/dan-so-dan-toc-ta-oi-o-viet-nam/
https://danso.info/dan-so-dan-toc-giay-o-viet-nam/


210 

 

 

39 Lô Lô 7 5 2 0,00% 4.827 0,15% 

40 
Rơ 

Măm 

4 1 3 0,00% 639 0,63% 

41 Hà Nhì 4 2 2 0,00% 25.539 0,02% 

42 Brâu 3 – 3 0,00% 525 0,57% 

43 La Chí  1 1 – 0,00% 15.126 0,01% 

44 Lự 1 1 – 0,00% 6.757 0,01% 

45 Ơ Đu 1 – 1 0,00% 428 0,23% 

46 Si La 1 – 1 0,00% 909 0,11% 

47 La Ha 1 1 – 0,00% 10.157 0,01% 

48 Phù Lá 1 – 1 0,00% 12.471 0,01% 

Nguồn: Tổng cục thống kê năm 2019 

  

https://danso.info/dan-so-dan-toc-lo-lo-o-viet-nam/
https://danso.info/dan-so-dan-toc-ro-mam-o-viet-nam/
https://danso.info/dan-so-dan-toc-ro-mam-o-viet-nam/
https://danso.info/dan-so-dan-toc-ha-nhi-o-viet-nam/
https://danso.info/dan-so-dan-toc-brau-o-viet-nam/
https://danso.info/dan-so-dan-toc-la-chi-o-viet-nam/
https://danso.info/dan-so-dan-toc-lu-o-viet-nam/
https://danso.info/dan-so-dan-toc-o-du-o-viet-nam/
https://danso.info/dan-so-dan-toc-si-la-o-viet-nam/
https://danso.info/dan-so-dan-toc-la-ha-o-viet-nam/
https://danso.info/dan-so-dan-toc-phu-la-o-viet-nam/


211 

 

 

Phụ lục 6: Dân số các đơn vị hành chính cấp huyện thuộc Đắk Lắk 

TT Tên ĐVHC 
Chú 

thích 

 Dân số 

(người) 

 Diện tích 

(km²) 

 Mật độ 

dân số 

(người/km²) 

 Số ĐVHC cấp 

xã 

1 
Buôn Ma 

Thuột 

thành 

phố 
375.590 377 996 19 

2 Krông Pắc huyện 194.607 626 311 16 

3 Cư M’gar huyện 177.622 824 215 17 

4 Ea Kar huyện 144.450 1.038 139 16 

5 Ea H’leo huyện 136.880 1.335 103 12 

6 Krông Năng huyện 126.366 615 206 12 

7 Cư Kuin huyện 101.247 288 351 8 

8 Buôn Hồ thị xã 98.732 283 349 11 

9 Krông Bông huyện 92.064 1.258 73 13 

10 Krông Ana huyện 79.892 356 224 8 

11 M’Drắk huyện 72.153 1.336 54 13 

12 Ea Súp huyện 70.724 1.766 40 10 

13 Lắk huyện 69.885 1.256 56 11 

14 Krông Búk huyện 64.859 358 181 7 

15 Buôn Đôn huyện 64.251 1.410 46 7 

Nguồn: kết quả Tổng điều tra dân số năm 2019 

  



212 

 

 

Phụ lục 7: Một số hình ảnh người Ê-đê ở tỉnh Đắk Lắk 

 

H1. Phụ nữ Ê-đê trong nhà dài truyền thống 

(Nguồn: NCS chụp tháng 6/2024) 



213 

 

 

 

H2. Phụ nữ Ê-đê trong nhà dài truyền thống 

(Nguồn: NCS chụp tháng 6/2024) 



214 

 

 

 

H3. Nhà dài truyền thống người Ê-đê 

(Nguồn: NCS chụp tháng 12/2023) 



215 

 

 

 

H4. Trống được người Ê-đê bảo tồn 

(Nguồn: NCS chụp tháng 12/2023) 



216 

 

 

 

H5. Chiêng được người Ê-đê bảo tồn 

(Nguồn: NCS chụp tháng 12/2023) 



217 

 

 

 

H6. Nghi thức uống rượu cần trong đám cưới của người Ê-đê 

(Nguồn: NCS chụp tháng 8/2023) 



218 

 

 

 

H7. Nghi lễ rước dâu trong đám cưới của người Ê-đê 

(Nguồn: NCS chụp tháng 6/2023) 

 

 



219 

 

 

 

H8. Đám cưới của người Ê-đê 

(Nguồn: NCS chụp tháng 6/2023) 

 

H9. Bến nước của người Ê-đê 

(Nguồn: NCS chụp tháng 3/2022) 



220 

 

 

 

H10. Lễ cúng bến nước của người Ê-đê 

(Nguồn: NCS chụp tháng 3/2022) 

 

H11. Lễ cúng bến nước của người Ê-đê 

(Nguồn: NCS chụp tháng 3/2022) 



221 

 

 

 

H12. Địa điểm tổ chức lễ tế thần nước được người Ê-đê bảo tồn 

(Nguồn: NCS chụp tháng 3/2022) 

 

 

H13. Lễ cúng sức khỏe cho voi của người Ê-đê 

(Nguồn: NCS chụp tháng 3/2022) 



222 

 

 

 

H14. Nhà sinh hoạt cộng đồng của người Ê-đê hiện nay 

(Nguồn: NCS chụp tháng 3/2022) 

  



223 

 

 

 

H15. Thanh niên Ê-đê múa xoang 

(Nguồn: NCS chụp tháng 3/2022) 

 

H16. Lễ cúng thần linh của người Ê-đê 

(Nguồn: NCS chụp tháng 3/2022) 



224 

 

 

 

H17. Người Ê-đê trình diễn cồng chiêng 

(Nguồn: NCS chụp tháng 9/2023) 

 

H18. Người Ê-đê trình diễn văn nghệ truyền thống 

(Nguồn: NCS chụp tháng 9/2023) 



225 

 

 

 

H19. Người Ê-đê trình diễn cồng chiêng và múa xoang 

(Nguồn: NCS chụp tháng 9/2023) 

 

H19. Người Ê-đê trong trang phục truyền thống 

(Nguồn: NCS chụp tháng 3/2023) 



226 

 

 

 

H20. Bến nước của người Ê-đê được phục dựng 

(Nguồn: NCS chụp tháng 3/2023) 

 

H21. Nhà dài của người Ê-đê  

(Nguồn: NCS chụp tháng 3/2023) 



227 

 

 

 

H22. Nhà dài của người Ê-đê bên cạnh nhà hiện đại 

(Nguồn: NCS chụp tháng 3/2024) 

 

H23. Các nghệ nhân Ê-đê trình diễn âm nhạc cổ truyền phục vụ khách du lịch 

(Nguồn: NCS chụp tháng 3/2024) 

 



228 

 

 

 

H24. Các nghệ nhân Ê-đê trình diễn cồng chiêng phục vụ khách du lịch 

(Nguồn: NCS chụp tháng 3/2024) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


